**Raimundo Lulio (o Ramón Llull) \* 1232-1315**

(Wikipedia)



 **El catequista tiene que ser creativo, católico y colaborativo. (las tres cs). Asi lo fue Raimundo Lulio y así se le puede mirar como modelo. Estos tres rasgos son sinónimos de original, abierto al mundo entero y sembrador de simpatía y amabilidad. Entonces su catequesis se vuelve agradable y atractiva, como lo fue este inquieto mallorquín que siempre vivió alegre y siempre estuvo buscando la mejor manera de hacer el bien en su entorno.**

 **Ramón Llull (**[**Mallorca**](https://es.wikipedia.org/wiki/Mallorca)**,** [***c.***](https://es.wikipedia.org/wiki/Circa)[**1232**](https://es.wikipedia.org/wiki/1232) **-** [**1315**](https://es.wikipedia.org/wiki/1315) **o** [**1316**](https://es.wikipedia.org/wiki/1316)**), ​ también conocido como Raimundo Lulio en** [**castellano**](https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_castellano)**, Raimundus o Raymundus Lullus en** [**latín**](https://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn)**, como رامون لول en** [**árabe**](https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_%C3%A1rabe)**, como Raymond Lully por los** [**ingleses**](https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_ingl%C3%A9s) **o como Raymond Lulle por los** [**franceses**](https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_franc%C3%A9s)**, fue un** [**laico**](https://es.wikipedia.org/wiki/Laico_%28religi%C3%B3n%29) **próximo a los** [**franciscanos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Franciscano) **(pudo haber pertenecido a la** [**Orden Tercera de San Francisco**](https://es.wikipedia.org/wiki/Tercera_orden_de_San_Francisco)**),** [**filósofo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa)**,** [**poeta**](https://es.wikipedia.org/wiki/Poes%C3%ADa)**,** [**místico**](https://es.wikipedia.org/wiki/Misticismo)**,** [**teólogo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa) **y** [**misionero**](https://es.wikipedia.org/wiki/Misionero)[**mallorquín**](https://es.wikipedia.org/wiki/Reino_de_Mallorca)**. Fue declarado** [**beato**](https://es.wikipedia.org/wiki/Beato) **por «culto inmemorial» y no por los cauces oficiales.​ Su fiesta se conmemora el** [**27 de noviembre**](https://es.wikipedia.org/wiki/27_de_noviembre)**.**

 **Ha pasado ala Historia como un hombre sorprendente por su cultura y por sus impresionantes invenciones educadoras y filosóficas. Se le considera uno de los pioneros en usar el mallorquín, no el catalán, y uno de los primeros en usar una** [**lengua neolatina**](https://es.wikipedia.org/wiki/Bajo_lat%C3%ADn) **para expresar conocimientos** [**filosóficos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa)**,** [**científicos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Ciencia) **y** [**técnicos**](https://es.wikipedia.org/wiki/T%C3%A9cnica)**, además de textos** [**novelísticos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Novela)**. Se le atribuye la invención de la** [**rosa de los vientos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Rosa_de_los_vientos) **y del** [**nocturlabio**](https://es.wikipedia.org/wiki/Nocturlabio)**. ​**

**Conocido en su tiempo por los apodos de *Arabicus Christianus* (árabe cristiano), *Doctor Inspiratus* (Doctor Inspirado) o *Doctor Illuminatus* (Doctor Iluminado), Llull fue una de las figuras más avanzadas de los campos espiritual,** [**teológico**](https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa) **y** [**literario**](https://es.wikipedia.org/wiki/Literatura) **de la** [**Edad Media**](https://es.wikipedia.org/wiki/Edad_Media)**. En algunos de sus trabajos (*Artificium electionis personarum*, 1247-83 y *De arte electionis*, 1299​) propuso métodos de elección, que fueron redescubiertos siglos más tarde por** [**Condorcet**](https://es.wikipedia.org/wiki/Nicolas_de_Condorcet) **(siglo XVIII).**

**Fue escritor,** [**divulgador científico**](https://es.wikipedia.org/wiki/Divulgaci%C3%B3n_cient%C3%ADfica)**,** [**misionero**](https://es.wikipedia.org/wiki/Misionero)**,** [**teólogo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Te%C3%B3logo)**, entre otras cosas, y dejó en estos ámbitos una obra ingente, variada y de muy alta calidad escrita en mallorquín, en latin y en árabe, la mayor parte de la cual ha sido ya traducida al castellano.**

### Nacimiento e infancia

**Nació en** [**Palma**](https://es.wikipedia.org/wiki/Palma_de_Mallorca)**, la capital del** [**Reino de Mallorca**](https://es.wikipedia.org/wiki/Reino_de_Mallorca) **que el rey** [**Jaime I**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jaime_I_de_Arag%C3%B3n) **acababa de** [**conquistar**](https://es.wikipedia.org/wiki/Conquista_de_Mallorca_por_Jaime_I)**, uniendo políticamente en la** [**Corona de Aragón**](https://es.wikipedia.org/wiki/Corona_de_Arag%C3%B3n) **los recientemente conquistados territorios** [**baleares**](https://es.wikipedia.org/wiki/Islas_Baleares)**. No se conoce la fecha exacta de su nacimiento, pero debió ser entre finales de** [**1232**](https://es.wikipedia.org/wiki/1232) **y comienzos de** [**1233**](https://es.wikipedia.org/wiki/1233)**. ​**

 **Era hijo de Ramón Amat Llull e Isabel d'Erill, miembros de una importante familia de** [**Barcelona**](https://es.wikipedia.org/wiki/Barcelona)**. Según** [**Umberto Eco**](https://es.wikipedia.org/wiki/Umberto_Eco)**, el lugar de nacimiento fue determinante para Llull, pues Mallorca era una «encrucijada en la época de las tres culturas,** [**cristiana**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cristiana)**,** [**islámica**](https://es.wikipedia.org/wiki/Isl%C3%A1mica) **y** [**judía**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jud%C3%ADa)**, hasta el punto de que la mayor parte de sus 280 obras reconocidas fueron escritas inicialmente en mallorquín y en árabe»​**

### Llull en la corte de Jaime I

 **Antes de casarse, ingresó en la corte del rey de Aragón en calidad de** [**paje**](https://es.wikipedia.org/wiki/Paje) **de su hijo segundo Jaime, futuro** [**Jaime II de Mallorca**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jaime_II_de_Mallorca)**. Pronto los nobles fueron conscientes de la brillante inteligencia de Ramón y lo convirtieron en preceptor del infante don Jaime, hijo de** [**Jaime I de Aragón**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jaime_I_de_Arag%C3%B3n)**. Su ascenso en la corte de** [**Aragón**](https://es.wikipedia.org/wiki/Arag%C3%B3n) **fue meteórico: fue sucesivamente** [**senescal**](https://es.wikipedia.org/wiki/Senescal) **y** [**mayordomo real**](https://es.wikipedia.org/wiki/Mayordomo_%28Francos%29) **del infante Jaime.**

 **Durante sus años en la corte, Ramón se dedicó a llevar por una vida mundana, licenciosa y alegre, disfrutando lujos con gran ostentación y teniendo amoríos con doncellas, incluso adulterios declarados. A menudo se ha exagerado esta faceta de Llull para, por comparación, exaltar su posterior conversión mística.**

 **Durante este período la obra de Llull se reduce a canciones de amor, picarescas y divertidas, aptas para ser cantadas por los** [**trovadores**](https://es.wikipedia.org/wiki/Trovador)**.**

### Transformación

 **Hacia 1267, a sus 30 años, la vida de Ramón sufrió un vuelco trascendental: él mismo describe cómo tuvo una serie de cinco visiones de** [**Cristo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cristo) **crucificado en cinco noches consecutivas.​ La profunda impresión que le causaron estas visiones lo llevó a vender sus propiedades y patrimonio para adelantar la herencia de su mujer e hijos, a los que abandonó por sentirse llamado por** [**Dios**](https://es.wikipedia.org/wiki/Dios) **para predicar en los caminos.**

 **Su etapa de nueve años de formación teológica y moral duró hasta 1275: en la** [**Ciudad de Mallorca**](https://es.wikipedia.org/wiki/Palma_de_Mallorca) **conoció y compró un esclavo** [**musulmán**](https://es.wikipedia.org/wiki/Musulm%C3%A1n) **de quien se sirvió como maestro para aprender el** [**árabe**](https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_%C3%A1rabe)**. Luego se retiró a una cueva en el Monte de Randa (Mallorca) donde se entregó a la** [**meditación**](https://es.wikipedia.org/wiki/Meditaci%C3%B3n_cristiana) **y la contemplación, y por último entró al monasterio** [**cisterciense**](https://es.wikipedia.org/wiki/C%C3%ADster) **de La Real donde los monjes le enseñaron** [**latín**](https://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn)**,** [**gramática**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gram%C3%A1tica) **y** [**filosofía**](https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa) **—tanto** [**islámica**](https://es.wikipedia.org/wiki/Islam) **como** [**católica**](https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica)**—.**

### Labor misional

 **En 1274 el infante Jaime (que reinaría como** [**Jaime II de Mallorca**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jaime_II_de_Mallorca)**), antiguo alumno de Llull, lo llamó a su castillo de** [**Montpellier**](https://es.wikipedia.org/wiki/Montpellier)**, donde, bajo el mecenazgo del príncipe, el estudioso pudo escribir su *Ars demostrativa* ('El arte demostrativo'), obra que le valió ser recompensado con un dinero que invirtió de inmediato en la construcción del** [**monasterio de Miramar**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Monasterio_de_Miramar&action=edit&redlink=1) **en su isla natal. El objetivo de este monasterio era adiestrar misioneros para cristianizar a los árabes, enseñándoles las técnicas misioneras, métodos para desautorizar la filosofía islámica, enseñanza del árabe, etc.**

 **La combinación exclusivamente luliana de estudios lingüísticos y teológicos para que los misioneros pudiesen evangelizar a fieles de otras religiones e idiomas encantó al papa *Petrus Hispanus* (**[**Juan XXI**](https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_XXI)**), quien felicitó públicamente a Ramón en 1276.**

 **El papa siguiente,** [**Nicolás IV**](https://es.wikipedia.org/wiki/Nicol%C3%A1s_IV)**, escuchó las exigencias de Llull para la convocatoria a una nueva** [**cruzada**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cruzada) **sobre territorios dominados por los musulmanes, pero el pontífice se mostró remiso. El estudioso decidió, entonces, emprender su propia cruzada personal, que lo llevaría a Europa (**[**Alemania**](https://es.wikipedia.org/wiki/Alemania)**,** [**Francia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Francia) **e** [**Italia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Italia)**),** [**Tierra Santa**](https://es.wikipedia.org/wiki/Tierra_Santa)**,** [**Asia Menor**](https://es.wikipedia.org/wiki/Asia_Menor) **y el** [**Magreb**](https://es.wikipedia.org/wiki/Magreb)**.**

 **Le interesaba sobremanera convertir a los** [**musulmanes**](https://es.wikipedia.org/wiki/Islam) **y** [**judíos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Juda%C3%ADsmo) **de esas regiones, por lo que no dudaba en predicar en las puertas de las** [**mezquitas**](https://es.wikipedia.org/wiki/Mezquita) **y** [**sinagogas**](https://es.wikipedia.org/wiki/Sinagoga)**, lo que no siempre era recibido con agrado por los fieles de esos templos.**

 **Durante esos viajes escribió gran cantidad de obras, destinadas principalmente a señalar los errores de los filósofos y teólogos de las otras religiones. Intentó fundar, asimismo, nuevos monasterios** [**católicos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica) **en las zonas que visitaba.**

 **En 1286 Ramón Llull recibió su título de profesor universitario (*magister*) por la** [**Universidad de París**](https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_de_Par%C3%ADs)**. Un año después viajó a** [**Roma**](https://es.wikipedia.org/wiki/Roma) **para someter a pontífices y dignatarios sus proyectos de reforma de la Iglesia; pero, una vez más, nadie lo escuchó, porque iba a solicitar financiación para la Cruzada que ambicionaba para poder convertir a todos los infieles de** [**Tierra Santa**](https://es.wikipedia.org/wiki/Tierra_Santa)**.**

 **Viendo que sus ruegos no obtenían el eco que esperaba, ingresó en 1295 en la** [**orden franciscana**](https://es.wikipedia.org/wiki/Orden_Franciscana)**, Fue aceptado en la Orden Tercera Franciscana, una de las tres ramas fundadas originalmente por** [**el Santo de Asís**](https://es.wikipedia.org/wiki/San_Francisco_de_As%C3%ADs)**, llamada Hermanos y Hermanas de la Penitencia.**

 **En 1299, su antiguo discípulo, el por entonces rey de** [**Mallorca**](https://es.wikipedia.org/wiki/Mallorca)[**Jaime II**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jaime_II_de_Mallorca)**, lo autorizó para predicar en las** [**mezquitas**](https://es.wikipedia.org/wiki/Mezquita) **y** [**sinagogas**](https://es.wikipedia.org/wiki/Sinagoga) **de su reino. Será la primera vez que Ramón Llull pueda cruzar los umbrales de los templos para expresar sus ideas ante los no cristianos.**

 **En 1305 propuso su segunda versión sobre cómo recuperar Tierra Santa: el proyecto** [**Rex Bellator**](https://es.wikipedia.org/wiki/Rex_Bellator)**, de unificación de las órdenes militares bajo el poder de un príncipe cristiano, soltero o viudo. La conquista se efectuaría partiendo de** [**Almería**](https://es.wikipedia.org/wiki/Almer%C3%ADa)**,** [**Granada**](https://es.wikipedia.org/wiki/Granada_%28Espa%C3%B1a%29)**, el** [**norte de África**](https://es.wikipedia.org/wiki/Norte_de_%C3%81frica) **y** [**Egipto**](https://es.wikipedia.org/wiki/Egipto)**, bajo la protección de una flota. Parece claro el papel que en todo ello habría de jugar el rey** [**Jaime II de Aragón**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jaime_II_de_Arag%C3%B3n)**, que acababa de conquistar** [**Murcia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Murcia) **y que había establecido contactos para mercaderes de la** [**Corona de Aragón**](https://es.wikipedia.org/wiki/Corona_de_Arag%C3%B3n) **en** [**Alejandría**](https://es.wikipedia.org/wiki/Alejandr%C3%ADa)**.​**

### El proyecto *Rex Bellator*

 **La caída de los restos del reino de Jerusalén (**[**San Juan de Acre**](https://es.wikipedia.org/wiki/San_Juan_de_Acre)**, 1291 y** [**Arwad**](https://es.wikipedia.org/wiki/Arwad)**, 1302) sacudió las conciencias de muchos cristianos que solo podían explicarse el desastre a causa de pecados o vicios colectivos de la cristiandad que había que erradicar con profundas reformas.**

 **El más activo (tres libros principales y muchas cartas y viajes a lo largo de treinta años) de los tratadistas de esta corriente de reformas fue Ramón Llull, que elaboró el proyecto *Rex Bellator* de unificación de las órdenes militares bajo un príncipe:**

* ***Quomodo Terra Sancta recuperari potest* (**[**Documento 10037**](http://freimore.uni-freiburg.de/receive/DocPortal)**, diciembre de 1292), elaborado bajo la impresión de la caída de Acre. Lo empezó siendo papa** [**Nicolás IV**](https://es.wikipedia.org/wiki/Nicol%C3%A1s_IV) **y lo acabó con Sede vacante. La propuesta principal era la unificación de templarios, hospitalarios, teutónicos y caballeros de las órdenes peninsulares bajo un mando único y la creación de una escuela de misioneros versados en lenguas orientales.**
* ***Liber de Fine* (**[**Documento 10522**](http://freimore.uni-freiburg.de/receive/DocPortal)**, abril de 1305); dedicado al nuevo papa que acabaría siendo** [**Clemente V**](https://es.wikipedia.org/wiki/Clemente_V)**. La coyuntura era la caída de Arwad y la captura del último mariscal del Temple,** [**fray Dalmau de Rocabertí**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Fray_Dalmau_de_Rocabert%C3%AD&action=edit&redlink=1)**. La estrategia ahora se concretó: la unificación de las órdenes bajo un *Rex Bellator*; la expedición por la ruta Almería, Ceuta, Norte de África hasta Egipto y Jerusalén, apoyada por la flota y con los almogávares como tropas de choque. Se adivina claramente el protagonismo de** [**Jaime II de Aragón**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jaime_II_de_Arag%C3%B3n) **y de su hijo mayor, el príncipe** [**Jaime de Aragón**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jaime_de_Arag%C3%B3n_%281296-1334%29)**, que renunció al matrimonio y a la corona para vestir el manto blanco y la cruz roja.**
* ***Liber de Acquisitione Terrae Sanctae* (**[**Documento 11910**](http://freimore.uni-freiburg.de/receive/DocPortal)**, marzo de 1309), aparecido tras la caída del Temple. Llull proponía ahora dos vías para la reconquista de Tierra Santa: al norte, los franceses con los hospitalarios y al sur Jaime II con las órdenes peninsulares.**

 **Finalmente, nada se llevó a cabo, excepto una expedición fracasada de Jaime II sobre Almería.**

### Otros viajes y problemas

 **En 1307, Ramón Llull viajó al norte de** [**África**](https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%81frica) **a continuar predicando, pero, enfrentado con un grupo de musulmanes, estuvo a punto de ser lapidado. Deseoso de salir de allí, se dirigió a la ciudad** [**italiana**](https://es.wikipedia.org/wiki/Italia) **de** [**Pisa**](https://es.wikipedia.org/wiki/Pisa)**. Pero el buque que lo transportaba se hundió, y el monje mendicante fue uno de los pocos supervivientes del naufragio, logrando alcanzar la costa italiana después de una dura lucha contra la tempestad.**

 **El 14 de noviembre de 1305, tras un año sin lograr elegir pontífice, el rey** [**Felipe IV de Francia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Felipe_IV_de_Francia)**, llamado el Hermoso, haría coronar papa al obispo de** [**Burdeos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Burdeos)**, el** [**dominico**](https://es.wikipedia.org/wiki/Orden_de_Predicadores) **Raimundo Bertrand de Got, bajo el nombre pontificio de** [**Clemente V**](https://es.wikipedia.org/wiki/Clemente_V) **(aunque su elección se había producido el 5 de junio de 1305). Este papa vano, falto de decisión y poder, trasladó la sede papal de** [**Roma**](https://es.wikipedia.org/wiki/Roma) **a** [**Aviñón**](https://es.wikipedia.org/wiki/Avi%C3%B1%C3%B3n) **y se convirtió en un títere del monarca francés.**

 **Entre ambos habían decidido terminar con los** [**Caballeros Templarios**](https://es.wikipedia.org/wiki/Orden_del_Temple)**, a los que encarcelaron en** [**1307**](https://es.wikipedia.org/wiki/1307) **y acusaron, en medio de espantosas torturas, de** [**blasfemia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Blasfemia) **y** [**herejía**](https://es.wikipedia.org/wiki/Herej%C3%ADa) **bajo el látigo de la** [**Inquisición**](https://es.wikipedia.org/wiki/Inquisici%C3%B3n) **conducida por los** [**dominicos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Orden_de_Predicadores)**.**

 **En 1308 Clemente V, prácticamente obligado por Felipe IV de Francia, convocó a través de la bula *Faciens misericordiam cum servo suo* un** [**Concilio**](https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio)**, que tendría lugar en la ciudad de** [**Vienne**](https://es.wikipedia.org/wiki/Vienne) **en 1311, para tratar variados temas que interesaban al soberano. Uno de ellos era hacer exhumar y quemar por herejía los huesos de su anterior enemigo, el papa** [**Bonifacio VIII**](https://es.wikipedia.org/wiki/Bonifacio_VIII)**, que hacía siete años que había muerto. También se decidiría si correspondía hacer una nueva** [**Cruzada**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cruzada)**, si procedía efectuar ciertas reformas de la** [**Iglesia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica) **y se juzgaría si correspondía entregar a los templarios al brazo seglar para ser ejecutados en la hoguera.**

 **Ramón Llull fue convocado y estuvo presente en las tres sesiones del** [**Concilio**](https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Vienne)**, pero no han llegado hasta nosotros noticias acerca de cómo votó en cada uno de los graves asuntos que allí se ventilaron. Nos consta que la Cruzada y la reforma eclesiástica le interesaban particularmente, ya que habían sido el objeto de sus prédicas y ruegos durante décadas. Sin embargo, respecto del castigo a los templarios quedan numerosas dudas.**

 **Los** [**franciscanos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Orden_Franciscana) **solían ser designados en los tribunales inquisitoriales para moderar la tendencia a condenar de los** [**dominicos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Orden_de_Predicadores)**, normalmente en proporción de uno por cada dos dominicos. En segundo término, los partidarios de las Cruzadas como Llull conocían y amaban a los templarios por el valor, el coraje, el espíritu de sacrificio y la enorme piedad que habían demostrado en los 187 años de su existencia y su arrojo en la segunda cruzada y en las sucesivas. No tenemos, como se ha dicho, su voto escrito, pero es muy improbable que hubiese votado por la hoguera.**

 **Si así fue, lamentablemente no fue escuchado por tercera vez, ya que los templarios fueronsuprimidos como orden y muchos de ellos murieron en la hoguera, encabezados por su último Gran Maestre** [**Jacques Bourguignon de Molay**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jacques_de_Molay) **en 1314. La Orden como institución fue suprimida por** [**Clemente V**](https://es.wikipedia.org/wiki/Clemente_V) **en el mismo acto como decreto papal y no como decisión del Concilio, a causa del descrédito en que había incurrido por las acusaciones recibidas y no por su culpabilidad.**

 **Una de las propuestas presentadas por el franciscano, a saber, crear colegios para enseñar a los misioneros el** [**idioma hebreo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_hebreo)**, el** [**árabe**](https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_%C3%A1rabe) **y las lenguas orientales fue aceptada, mientras que la otra (marchar a una nueva cruzada) fue rechazada.**

### El último viaje

 **Terminado el Concilio, Ramón viajó a** [**Túnez**](https://es.wikipedia.org/wiki/T%C3%BAnez) **para continuar misionando. Es este trayecto escribió *Liber de Deo et de mundo* ("Libro acerca de Dios y el mundo") y *Liber de maiore fine intellectus amoris et honoris* ("Libro acerca del fin mayor de la inteligencia: el amor y el honor"). Ambas están fechadas en diciembre de 1315 y serían sus últimas obras.​**

 **Se desconoce la fecha exacta de su muerte. Se considera que falleció entre** [**1315**](https://es.wikipedia.org/wiki/1315)**​ y 1316,​ cuando regresaba de su viaje desde Túnez hacia** [**Mallorca**](https://es.wikipedia.org/wiki/Mallorca)**. Ciertos cronistas afirmaron que fue linchado por una turba de airados musulmanes en** [**Bugia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Bugia)**,​ de lo que no hay prueba formal , aunque padeciera prisión, golpes e insultos.​ Está enterrado en la Basílica** [**de San Francisco**](https://es.wikipedia.org/wiki/Convento_de_San_Francisco_%28Palma_de_Mallorca%29) **de** [**Palma de Mallorca**](https://es.wikipedia.org/wiki/Palma_de_Mallorca)**.​**

## El pensamiento luliano y su concepción artística

 **Seguidor, como buen** [**franciscano**](https://es.wikipedia.org/wiki/Orden_Franciscana)**, del pensamiento de** [**Roger Bacon**](https://es.wikipedia.org/wiki/Roger_Bacon) **y** [**San Buenaventura**](https://es.wikipedia.org/wiki/Buenaventura_de_Fidanza)**, Llull introdujo una gran innovación al incluir el pensamiento moral caballeresco dentro de la filosofía y la teología de su tiempo.**

 **Por ello Llull se embarcó también en una cruzada en pro del pensamiento místico y caballeresco en contra del racionalismo a ultranza representado por el pensador** [**cordobés**](https://es.wikipedia.org/wiki/C%C3%B3rdoba_%28Espa%C3%B1a%29)[**Averroes**](https://es.wikipedia.org/wiki/Averroes)**.**

 **Ramón insistió en la doctrina de la** [**Inmaculada Concepción**](https://es.wikipedia.org/wiki/Inmaculada_Concepci%C3%B3n) **de María, contra la opinión, entonces ortodoxa, de Santo** [**Tomás de Aquino**](https://es.wikipedia.org/wiki/Tom%C3%A1s_de_Aquino)**.​ La esencia divina había de tomar una primera materia perfecta para poder formar el cuerpo de Jesús. Ello era impensable si María misma había nacido sujeta al Pecado original, por lo que ella tenía que haber sido concebida sin pecado. Estas ideas llevaron al Inquisidor** [**Nicolás Aymerich**](https://es.wikipedia.org/wiki/Nicol%C3%A1s_Aymerich) **a perseguir póstumamente las obras de Ramón Llull.​ Sin embargo, el rey** [**Pedro el Ceremonioso**](https://es.wikipedia.org/wiki/Pedro_el_Ceremonioso) **protegió la memoria del beato y expulsó al Inquisidor del reino de Aragón, y, finalmente, la Iglesia católica terminó por establecer la opinión de Llull como dogma.**

 **A pesar de ser un misionero cristiano, Llull amaba y comprendía el pensamiento árabe y respetaba en gran medida sus avanzados sistemas. Así, en su primer libro utiliza la lógica de los científicos árabes, su simbología, su** [**álgebra**](https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%81lgebra) **y sus razonamientos.**

 **Escribía y hablaba perfectamente en mallorquín,** [**latín**](https://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn) **y** [**árabe**](https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_%C3%A1rabe)**; y utilizaba indistintamente cualquiera de estas lenguas para dirigirse a quien la comprendiera mejor. Si el público de su nuevo libro era de baja condición, no vacilaba en expresar los más elevados conceptos filosóficos en alegres versos, y siempre preconizó la conversión de los infieles por la vía del cariño, del amor y sin ningún tipo de coerción ni de violencia.**

## Llull y el *Ars Magna.* La máquina

 **Uno de los propósitos principales de la actividad literaria de Llull fue señalar los errores de los racionalistas como** [**Averroes**](https://es.wikipedia.org/wiki/Averroes)**.​**

 **Así pues, Llull se dedicó a diseñar y construir una** [***máquina lógica***](https://es.wikipedia.org/wiki/Ars_Magna_Generalis#La_m.C3.A1quina)**. De naturaleza mecánica, en ella las teorías, los sujetos y los predicados teológicos estaban organizados en figuras geométricas de las consideradas "perfectas" (por ejemplo círculos, cuadrados y triángulos).**

 **Al operar unos diales y palancas, girando manivelas y dando vueltas a un volante, las proposiciones y tesis se movían a lo largo de unas guías y se detenían frente a la postura positiva (certeza) o negativa (error) según correspondiese. Según Llull, la máquina podía probar por sí misma la verdad o mentira de un postulado.**

 **El religioso bautizó a su instrumento con el nombre de *Ars Generalis Ultima* ('Última arte general') o *Ars Magna* ('Gran arte'), aunque hoy se la conoce a veces como *Ars Magna et Ultima*. El ingenio fue tan importante para él que dedicó la mayor parte de su ingente obra a describirlo y explicarlo. La realidad teórica subyacente en aquel artefacto era una fusión o identificación de la teología con la filosofía, orientada a explicar las verdades de ambas ciencias como si fueran una.**

### El razonamiento

 **Los estudiosos cristianos del siglo XIII celebraron el hallazgo de Llull, a pesar de que pronto detectaron los problemas del razonamiento luliano. Si bien es cierto que normalmente ambas ciencias están de acuerdo —porque lo que es cierto en filosofía no puede ser falso para el teólogo— ambas llegan a la verdad por caminos diversos: la teología se apoya en la razón y la revelación divina, mientras que el filósofo está solo frente al problema, provisto únicamente de su propia razón.**

 **Los árabes fueron un paso más allá: criticaban a la *Ars Magna* expresando que, según ellos, lo que es falso en filosofía «perfectamente puede ser verdadero en teología», porque nada es imposible para Dios y Él muy bien puede pasar por encima de las limitaciones de la ciencia. Este concepto se conoce como «Verdad de Doble Nivel».**

 **En su afán de refutar a los musulmanes, Llull exageró el concepto en el sentido opuesto: opinó que la doble verdad era imposible puesto que la teología y la filosofía eran en verdad la misma cosa. Equiparaba de este modo e identificaba a la fe con la razón. El descreído no era capaz de razonar, y el hombre de fe aplicaba una razón perfecta. De este modo creyó haber resuelto, gracias a las pruebas de significados lógicos y por supuesto a su mecanismo, una de las más grandes controversias de la historia del conocimiento.**

 **El problema de estos postulados era que arrasaban con la diferencia entre las verdades naturales y sobrenaturales. Como Llull era esencialmente un filósofo místico, para él la razón no puede vérselas con las verdades más altas; para ello, es preciso en toda circunstancia echar mano de la fe. De esta manera, afirmaba que la fe iluminaba a la razón, por ejemplo, para desentrañar el misterio de la** [**Santísima Trinidad**](https://es.wikipedia.org/wiki/Sant%C3%ADsima_Trinidad)**: hay un solo Dios verdadero representado en tres personas, que a pesar de todo no son ni pueden ser «tres dioses». Creyó, mediante mecanismos similares, poder llegar a probar el motivo de todos los misterios y las razones de todos los artículos de fe.**

 **Si la razón exige a la fe que la auxilie, también la segunda necesita de la primera, porque la fe por sí misma podía conducir a error. Llull creía que el hombre dotado de fe pero no de raciocinio era como un ciego: puede encontrar ciertas cosas al tacto, pero no todas ni todas las veces.**

### Las consecuencias

 **La técnica luliana fue difundida en España por sus seguidores —los lulianos—, que las enseñaron desde sus cátedras en diversas universidades como las de** [**Barcelona**](https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Ramon_Llull) **y** [**Valencia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Valencia)**. Pero la jerarquía católica no vio con buenos ojos la difusión de esta doctrina, porque al punto comprendió el peligro de disolver la diferencia entre una verdad natural y otra sobrenatural.**

 **Dos papas condenaron formalmente al lulianismo:** [**Gregorio IX**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gregorio_IX) **en 1736 y** [**Pablo IV**](https://es.wikipedia.org/wiki/Pablo_IV) **más tarde. Como consecuencia de ello, el beato nunca fue canonizado, aunque el proceso se ha reactivado recientemente.**

## Obras principales

 **No el estudio profundo, ya la mera enumeración de los trabajos de Ramon Llull excede las dimensiones y los límites de este artículo. Escribió 243 libros que incluían materias tan diversas como la filosofía (*Ars magna*), la ciencia (Arbre de sciència, Tractat d'astronomia), la educación (*Blanquerna*, que incluye el *Llibre de Amic e Amat*), la mística (*Llibre de contemplació*), la gramática (*Retòrica nova*), la caballería (*Libro del Orden de Caballería*), novelas (*Llibre de meravelles*, que incluye el *Llibre de les bèsties*), y muchos otros temas y recursos (como el proverbio** [***Llibre dels mil proverbis***](https://es.wikipedia.org/wiki/Llibre_dels_mil_proverbis)**, o el silogismo (*[Llibre de la disputa de Pere i de Ramon, el Fantàstic. La ciutat del món](https://es.wikipedia.org/wiki/Llibre_de_la_disputa_de_Pere_i_de_Ramon%2C_el_Fant%C3%A0stic.%22%20%5Co%20%22Llibre%20de%20la%20disputa%20de%20Pere%20i%20de%20Ramon%2C%20el%20Fant%C3%A0stic.)*), que el mismo autor de inmediato traducía al árabe y al latín.**

### *Libro del gentil y los tres sabios*

 **El *Llibre del Gentil e los tres savis* (1274-1276), escrito en** [**mallorquín**](https://es.wikipedia.org/wiki/Mallorqu%C3%ADn)**, es una obra apologética que pretende demostrar la eficacia del método de Ramón Llull en una discusión sobre la veracidad o falsedad de las tres religiones del libro: judaísmo, cristianismo e islam. En esta obra, un gentil (es decir, un pagano) encuentra a tres sabios, un judío, un cristiano y un musulmán.**

 **Los representantes de las tres religiones ilustran al discípulo sobre la existencia de un único Dios, sobre la creación y sobre la resurrección y cada uno presenta su religión para que el gentil y el lector escojan la que les parezca verdadera. La obra no indica qué religión elige el gentil.**

 **En el *Libro del gentil* llama la atención la exposición sistemática de los principios de la ley mosaica y del islam, que demuestra un conocimiento notable de los contenidos de ambas religiones, algo no muy corriente en la época del autor. Además, la ficción que envuelve la narración está bastante desarrollada e interacciona de una manera muy sutil con las argumentaciones de los sabios. ​**

### *Blanquerna*

 ***Blanquerna* (*Llibre d'Evast e Blaquerna*) es una novela idealista, de enorme influencia en la narrativa de la** [**Edad Media**](https://es.wikipedia.org/wiki/Edad_Media) **y particularmente en ciertos escritores posteriores. Está escrita en mallorquín. Se empezó a escribir el año 1276 y fue acabada el 1283 en Montpellier.**

 **Se trata de una vívida pintura de la vida medieval: el protagonista, conduciendo su vida mediante su vocación religiosa, intenta alcanzar la perfección espiritual. Para ello, el autor lo hace emprender un viaje vital que lo llevará por todos los estadios del hombre en sociedad: desde el hombre casado que solía ser, ingresará en un monasterio, será prelado, llegará a papa y, finalmente, renunciará al solio pontificio para dedicarse a la contemplación y meditación en una ermita aislada.**

 **La obra incluye también el *Libre d'amic e amat*, pieza de prosa poética que conjuga elementos provenientes de fuentes muy diversas: el** [**Cantar de los Cantares**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cantar_de_los_Cantares)**, la poesía** [**provenzal**](https://es.wikipedia.org/wiki/Provenza)**, la teología** [**árabe**](https://es.wikipedia.org/wiki/Islam) **y otras influencias que la enriquecen y matizan. Sus 365 versículos expresan el amor del alma humana por Dios y trazan una delicada filigrana de elevación y sentimiento espiritual.**

### *Libro del ascenso y descenso del entendimiento*

 **Escrito en** [**latín**](https://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn) **en** [**Montpellier**](https://es.wikipedia.org/wiki/Montpellier) **en** [**1304**](https://es.wikipedia.org/wiki/1304)**, el "Libro del ascenso y descenso del entendimiento" ("Liber de ascensu et descensu intellectus" desarrolla el famoso método "escalar" del pensamiento luliano: hay "escalas místicas" que determinan "escalas del conocimiento" por las que se puede subir o bajar como si se tratase de amplias escalinatas.**

 **Para subir, hay que pasar de lo sensible (lo que se percibe por medio de los sentidos, esto es, el conocimiento empírico) a la inteligible, y de lo inteligible a lo intelectual. Por medio de otro proceso paralelo y simultáneo al anterior, se asciende de lo particular a lo general y de lo general a lo universal.**

 **Los modos escalares del entendimiento se organizan de la siguiente manera:**

* **Modalidad lógica: contiene las escalas de la *diferencia*, la *concordancia* y la *oposición*.**
* **Modalidad situacional: contiene las escalas del *principio*, el *medio* y el *fin*.**
* **Modalidad cuantitativa: contiene las escalas de la *mayoridad*, la *igualdad* y la *minoridad*.**

 **Como se ve, Llull establece entonces nueve modos escalares que, todos juntos, permiten desentrañar de un modo sucesivo, gradual y cada vez más específico la naturaleza íntima de los seres y los fenómenos naturales.**

### *Vida coetánea*

 **Se trata de la autobiografía de Ramón Llull, tomada al dictado por sus discípulos de la Cartuja de Vauvert en** [**París**](https://es.wikipedia.org/wiki/Par%C3%ADs)**, que data de** [**1311**](https://es.wikipedia.org/wiki/1311)**. Es en esta obra en la que el autor relata los detalles de su conversión, las visiones de Cristo crucificado y el giro brutal que estas experiencias dieron a su vida (la necesidad de abandonar sus posesiones, dejar a su familia y renunciar al lujo y la riqueza para dedicarse a Dios en forma exclusiva).**

 **La mayor parte de los datos que conocemos de su biografía provienen de esta obra. Gracias a ella se conocen los detalles más íntimos de la vida de Ramón Llull hasta sus 30 años más o menos.**

### *Libro del Orden de Caballería*

 **Esta pieza didáctica es de los primeros tiempos de su producción, en la cual el sabio estudia las características sociales de la clase de los caballeros, entendiéndose por ello a un ser, armado y valiente, cuyo objetivo último es sin embargo enterarse y encontrar la firma de Dios en cada hecho del mundo.**

 **Describe acabadamente los derechos y obligaciones del caballero y le impone los objetivos de desplegar el honor cristiano y la nobleza de espíritu, de los que se sigue la observancia de una estricta piedad.**

 **Es combativo y a veces agresivo, recomendando convertir a los infieles a palos y con la espada, al tiempo que se les predica la verdad de Cristo.**

### *El Libro del Fin*

 **Esta obra representa una de las más profundas representaciones del "arte" luliano (su sistema de pensamiento y su método dialéctico). El Fin separa el arte en "general" y "especial".**

 **El primero de ellos incluye el análisis del lenguaje científico, sus proposiciones y su sintaxis.**

**El arte especial se dedica a describir 20 ciencias concretas según la alegoría del árbol, que el sabio utilizaría en muchas de sus obras. Las disciplinas estudiadas aquí son la ciencia en general, la demostración analógica, la filosofía general, la predicación lógica, la filosofía del amor, el ascenso y descenso del entendimiento, los gentiles, la medicina, la anatomía, el derecho, el intelecto, el consejo, la voluntad, la nueva retórica, la memoria, la nueva lógica, la luz, la predestinación, la esencia divina y los atributos divinos.**

### *El Árbol de la Ciencia*

 **Posiblemente la obra más importante de Llull en el sentido enciclopédico, ocupa numerosos volúmenes, lo que hace que en 2007 no se haya editado completa.**

 **En esta pieza, el beato recurre a una analogía común en él: la comparación orgánica, en la que cada ciencia se representa como un árbol con raíces, tronco, ramas, hojas y frutos. Las raíces representan los principios básicos de cada ciencia; el tronco, la estructura; las ramas, los géneros; las hojas, las especies; y los frutos, los individuos, sus actos y sus finalidades.**

**Existen en la cosmovisión luliana catorce árboles principales y dos auxiliares:**



**El mundo de Lulio**