**Orígenes de Alejandría \* 185-253**

****

**Su estilo catequístico es apologético, pero profundo, pues este alejandrino logró tener una amplia visión del mundo y del mensaje de los cristianos. Sus numerosas obras, las que conocemos y las que se han perdido, eran gritos de amor a la verdad y de gran entusiasmo por el mensaje de los cristianos perseguidos, como él mismo lo fue, pero fieles a las enseñanzas de Jesús. El también fue fiel y, como inteligente y brillante, fue influyente.**

 **Nació en Alejandría el 185. De apellido Adamantius, fue educado como cristiano por su padre Leónidas. Se dice que tuvo que ser refrenado y forzado por su ma­dre y familia, para que no se presentara al martirio, cuando en el 202 asesinaron a su padre durante una persecución.**

**Quedó al frente de la familia, madre y seis hermanos, y hubo de trabajar como "maestro gramático" una vez que se le confiscaron los bienes de Leónidas.  Según la tradición, fue discípulo de Clemente de Alejandría y aceptó el reclamo de su Obispo de actuar como catequista: animador de perseguidos y instructor de catecúmenos y, probablemente, enseñar en la escuela que ya funcionaba.**

 **En la escuela se dedicó a enseñar "cosas humanas y divinas" y la transformó en un "didaskaleion" o centro de enseñanza, llegando a ser célebre en todo oriente y estando abierta a paganos y cristianos, a mujeres distinguidas y a jóvenes que venían de otras ciudades atraídos por su fama y erudición. Allí, sin ser presbítero, enseñó 28 años.**

 **Representó también en el antiguo cristianismo la actitud rigorista, a pesar de ser el mejor representante del pensamiento filosófico de aquella ciudad del Egipto helenístico, depósito de tantas hazañas del espíritu. En sus obras brillaba la erudición en la forma y la sabiduría en el fondo... Es la figura más representativa de los tiempos antiguos, hasta la llegada de S. Agustín, por su erudición portentosa, por su fe ardiente, por su influencia indiscutible en todos los escritores posteriores. Sus escritos, sus ideas y sus criterios teológicos fueron persistentemente citados y en ocasiones discutidos por todos los escritores posteriores en los ámbitos cristianos**

**En Alejandría escribió sus principales tratados dogmáticos y emprendió sus numerosas obras críticas de los varios centenares que se le atribuyen, aunque muchas se hayan perdido.  Entre las primeras sobresale un tratado de juventud: "De los principios"; en él  hace alarde una admirable capacidad de organización y síntesis.**

 **Da cuenta de los grandes principios cristianos: Dios, Providencia, libertad humana, las almas, la salvación, la naturaleza del Verbo divino y su encarnación en Cristo Jesús.**

**Pronto centró su atención en los tex­tos bíblicos del Antiguo Testamento y preparó una obra con el texto sagrado comparado y distribuido en seis columnas (hebreo, hebreo transliterado al griego, versiones de Aquila, Símaco, Teodosio y Luciano). Recibió el nombre de las "Hexaplas" (seis columnas).**

**De esta obra monumental, que lastimosamente sólo ha llegado en fragmen­tos a la posteridad, es de donde más citaciones a Orígenes se hicieron en todos los tiempos. Se sabe que Constantino mandó hacer 50 copias de ella.**

 **Además multiplicó Orígenes diversos "Comentarios bíblicos", en los cuales predomina el método alegórico y las explicaciones metafóricas y parabólicas.   Realizó diversos viajes a Palestina, a Roma y tal vez al Asia, a la Capadocia. Pero la tranquilidad y el prestigio que revestía su tarea en Alejandría se vio interrumpida de improviso.**

 **En 231, sin que estén claras las causas, hubo enfrentamiento con el Obispo Demetrio. Orígenes había sido autorizado a predicar en la Iglesia de Cesarea siendo laico, lo que mereció una protesta de su Obispo de origen cuando lo supo. Tal vez fue ello lo que le llevó a ser ordenado sacerdote, lo cual hizo también sin el consentimiento de su Obispo. Fue expulsado de Alejandría y hubo de instalarse en Cesarea de Palestina.**

**Allí, bajo la protección del Obispo local, admirador suyo, pasó los últimos 20 años de su vida. Siguió enseñando, predicando y atrayendo oyentes. De ese tiempo han quedados diversas "Homilías". Se conocen 574, de las que nos han llegado íntegras en griego sólo 20 y otras 388 en traducciones y fragmentos.**

 **Son vigorosos sus "Diálogos", algunos contra determinados herejes que surgieron en la región. Se conserva el "Diálogo  con Heráclides", que tal vez sea el mejor estructurado y conocido. La mejor de las apologías lleva por título "Contra Celso", que es una larga y razonada obra ideológica contra este influyente filósofo platónico de Alejan­dría, el crítico más documentado contra el cristianismo.**

**De todas las obras de Orígenes, algunas han sido paradigmáticas en su pen­samiento, como en la "Exhortación al martirio", o el "Tratado de la oración".   Pero la mayor parte se pierde en la enorme lista de temas, citas, problemas, controversias y tratados, que de su portentosa pluma fueron manando.**

**Ningún escritor antiguo, cristiano o pagano, llegó a hablar de tantos temas, tan claramente y tan fecundamente y hacer tantos planteamientos diversos.  Esta fecundísima vida no podía por menos que coronarse con lo que tantas veces había predicado y deseado.  Hacia el 249 se inició la persecución del Emperador Decio. Entre los diversos personajes ilustres apresados y torturados en Palestina estuvo Orígenes. Parece que recorrió diversas cárceles, desde Cesarea hasta Tiro. Sufrió vejaciones y en ocasiones atroces flagelaciones que fueron minando su resistencia. Muy debilitado por las heridas, murió hacia el 254, probablemente en Tiro.**

 **Escuela de Alejandría de Orígenes**

 **La influencia de Orígenes fue inmensa, como exégeta, como apologista y como teólogo, Pero también lo fue como cate­quista y formador de cristianos influyentes. Probablemente heredó la misma escuela y fama de Clemente de Alejandría, un poco antes que él comenzara a adquirir fama de excelente pensador, de culto docente y de cristiano influyente.**

 **Su centro preferente de investigación, y de influencia en el ámbito cristiano, fue el estudio de los libros sagrados, los de la Biblia judía, en su canon de Alejandría y el de los escritos del os Evangelistas y de los apóstoles**

**Representó también en el antiguo cristianismo la actitud rigorista, a pesar de ser el mejor representante del pensamiento filosófico de aquella ciudad del Egipto helenístico, depósito de tantas hazañas del espíritu.**

**Valor de sus obras .**

 **Es la figura más representativa de los tiempos antiguos, hasta la llegada de S. Agustín, por su erudición portentosa, por su fe ardiente, por su influencia indiscutible en todos los escritores posteriores. Sus escritos, sus ideas y sus criterios teológicos fueron persistentemente citados y en ocasiones discutidos por todos los escritores posteriores en los ámbitos cristianos**

 **El Papa Benedicto XVI, en sus escritos sobre los Padres, refleja así la labor de Orígenes en la primitiva Iglesia:**

 **Orígenes fundamentó la teología en la explicación de las Escrituras. Hacer teología era para él esencialmente explicar y comprender la Escritura; su teología es una perfecta simbiosis entre teología y exégesis. San Jerónimo, en su Epístola 33, enumera 320 libros y 310 homilías de Orígenes. Por desgracia, la mayor parte de esta obra se ha perdido, pero incluso lo poco que queda de ella lo convierte en el autor más prolífico de los tres primeros siglos cristianos. Su radio de interés va de la exégesis al dogma, la filosofía, la apologética, la ascética y la mística. Es una visión fundamental y global de la vida cristiana**.

 ***En las******Homilías Orígenes  recuerda las diversas dimensiones del sentido de la sagrada Escritura, que ayudan o expresan un camino en el crecimiento de la fe: la primera es el sentido “literal”, el cual encierra profundidades que no se perciben en un primer momento; la segunda dimensión es el sentido “moral”:  qué debemos hacer para vivir la palabra; y, por último, el sentido “espiritual”, o sea, la unidad de la Escritura, que en  todo  su desarrollo habla de Cristo.***

***Orígenes en su tratado “Sobre la oración” mezcla constantemente su producción exegética y teológica con experiencias y sugerencias relativas a la oración. En su opinión, para comprender las Escrituras no sólo hace falta el estudio, sino también la intimidad con Cristo y la oración. Está convencido que el camino privilegiado para conocer a Dios es el amor, y que no se puede conocer de verdad a Cristo sin enamorarse de él.***

***Sobre la lectio: en la Carta a Gregorio, Orígenes recomienda:  “Dedícate a la lectio de las divinas Escrituras; aplícate a ella con perseverancia. Comprométete en la lectio con la intención de creer y agradar a Dios. Si durante la lectio te encuentras ante una puerta cerrada, llama y te la abrirá el guardián, de quien Jesús dijo:  “El guardián se la abrirá”. Aplicándote de este modo a la lectio divina, busca con lealtad y confianza inquebrantable en Dios el sentido de las divinas Escrituras, que en ellas se encuentra oculto con gran amplitud.***

 ***Sobre la mística: la oración de Orígenes roza los niveles más elevados de la mística, como lo atestiguan sus Homilías sobre el Cantar de los Cantares. “Con frecuencia —Dios es testigo— he sentido que el Esposo se me acercaba al máximo; después se iba de repente, y yo no pude encontrar lo que buscaba. De nuevo siento el deseo de su venida,  y a  veces él vuelve, y cuando se me ha aparecido, cuando  lo tengo  entre mis  manos, vuelve a huir, y una vez que se ha ido me pongo a buscarlo de nuevo…” (Homilías sobre el Cantar de los Cantares)***

 **Las enseñanzas de Orígenes contienen muchas especulaciones sobre temas en que la Iglesia de su época no se había definido. Algunas de sus ideas especulativas, como la** [**apocatástasis**](https://es.wikipedia.org/wiki/Apocat%C3%A1stasis)**, fueron consideradas erróneas a la luz del desarrollo posterior de la doctrina católica, que por otra parte ha aceptado la validez del resto de sus enseñanzas.**

 **En sus** [**exégesis**](https://es.wikipedia.org/wiki/Ex%C3%A9gesis) **trataba de descubrir el significado profundo representado en las Sagradas Escrituras (su sentido alegórico, espiritual). Uno de sus principales métodos era la traducción de los nombres propios que, siguiendo un método ya aplicado por** [**Filón de Alejandría**](https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3n_de_Alejandr%C3%ADa)**, hacía posible, según Orígenes, el hallazgo del significado profundo de cada suceso histórico narrado por la Biblia; pero Orígenes simultáneamente insistía en el correcto significado** [**gramatical**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gram%C3%A1tica) **de los textos como fundamento de cualquier exégesis**

 **Los escritos que se conservan**

 **Gracias a la ayuda de un mecenas en Cesarea, Ambrosio, Orígenes pudo dedicarse a dictar muchos comentarios escriturísticos, tratados de teología y homilías. Sus contribuciones se enmarcan en un contexto en el que la cristiandad, ya entonces una religión separada del judaísmo, vio necesaria la ampliación de su teología, en gran medida buscando reconciliar el cristianismo con el helenismo.** [**Ireneo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Ireneo_de_Lyon) **y** [**Tertuliano**](https://es.wikipedia.org/wiki/Tertuliano) **habían iniciado esta labor, y posteriormente la escuela de Alejandría había retomado el trabajo. ​**

 **La mayor parte de sus escritos se ha perdido a causa de las violentas polémicas que se desencadenaron en torno a su ortodoxia ya pocos años después de su muerte. El golpe decisivo lo dio el** [**Concilio de Constantinopla**](https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Constantinopla_II) **de** [**553**](https://es.wikipedia.org/wiki/553)**, que ordenó la destrucción de sus obras. Por eso, las que nos han llegado en su redacción griega original son relativamente pocas, quizás entre 10 y 20 por ciento del total. De muchas se han recuperado sólo citas en** [**florilegios**](https://es.wikipedia.org/wiki/Florilegio) **y cadenas exegéticas, en la antología llamada *Filocalía*, atribuida a san** [**Basilio Magno**](https://es.wikipedia.org/wiki/Basilio_Magno) **y** [**Gregorio Nacianceno**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gregorio_Nacianceno)**, en la segunda mitad del siglo IV y en citas de otros autores antiguos. Además, algunas obras suyas, como el tratado *Sobre la oración,* se han encontrado en los papiros de Tura. De la** [***Hexapla***](https://es.wikipedia.org/wiki/Hexapla)**, y sobree el tratado** [***Sobre los principios***](https://es.wikipedia.org/wiki/Sobre_los_principios) **y la *Defensa del cristianismo* sobreviven solo fragmentos.**

 **El 11 de junio de 2012 se anunció el descubrimiento del texto original de una colección de 29 homilías inéditas de los salmos de Orígenes en el manuscrito *Monacensis graecus 314* del siglo XI, descubierto por la investigadora italiana Marina Molin Pradel en la Bayerische Staatsbibliothek de Múnich. Las homilías no llevan el nombre del autor, probablemente a causa de la *damnatio memoriae* con que fue castigado Orígenes.**

 **A pesar de la condena y de las polémicas, se conserva un buen número de traducciones latinas realizadas por** [**San Jerónimo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jer%C3%B3nimo_de_Estrid%C3%B3n) **y** [**Rufino**](https://es.wikipedia.org/wiki/Rufino_de_Aquilea)**. Entre ellas destaca el tratado contra el filósofo pagano** [**Celso**](https://es.wikipedia.org/wiki/Celso)**. Además, ambos autores se han inspirado a menudo en las obras de Orígenes. En particular, de los ciclos de homilías predicadas por Orígenes en los años en torno del 240 en la** [**Iglesia de Cesarea de Palestina**](https://es.wikipedia.org/wiki/Arquidi%C3%B3cesis_de_Cesarea_de_Palestina)**, sólo de algunas acerca de Jeremías se conocía el original griego, frente a colecciones sobre *Génesis, Números* y otros libros bíblicos conocidas solo en traducción latina.**

 **Orígenes fue el más grande representante de las cartas cristianas en el mundo antiguo, y su influencia fue inmensa en la reflexión doctrinal y en la espiritualidad en general, en Oriente y Occidente, en la medida en que se ejerció antes de la condena definitiva. Esta fue consecuencia del clima de absoluta intolerancia que se instauró, sobre todo en Oriente, a partir del siglo V. La condena perjudicó durante largos siglos su fama y provocó la desaparición de buena parte de sus obras, sobre todo de los originales griegos. En Occidente Orígenes fue estimado por algunos humanistas, especialmente Erasmo («aprendo más de una página de Orígenes que de diez de Agustín»), pero su afirmación del libre arbitrio fue desestimada por** [**Calvino**](https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Calvino)**, porque se oponía a su rígido concepto de la predestinación. ​**

 **En sus libros, aseveró que conocía más de veinte versiones de los** [**Evangelios**](https://es.wikipedia.org/wiki/Evangelio)**, quejándose por el pésimo estado de conservación de esos documentos y por las malas interpretaciones que hacían aquellos encargados de copiarlos. En su libro** [***Sobre los principios***](https://es.wikipedia.org/wiki/Sobre_los_principios)**, refiriéndose a estos, dice: *Hay cosas que se nos refieren como si fueran históricas y que jamás han sucedido y que eran imposibles como hechos materiales; y otras, aun siendo posibles, tampoco han sucedido".***

 **Orígenes se opuso a la doctrina de la** [**reencarnación**](https://es.wikipedia.org/wiki/Reencarnaci%C3%B3n)**. Conocedor del concepto a partir de la filosofía griega, afirmaba que la transmigración *«...es ajena a la Iglesia de Dios, no enseñada por los apóstoles y no apoyada por las Escrituras*» (*Comentario al Evangelio de Mateo*, 13:1:46–53). Las teorías que se plantearon posteriormente sobre sus trabajos fueron motivo de controversias, en especial durante la** [**Edad Media**](https://es.wikipedia.org/wiki/Edad_Media)**. Fue un afanoso combatiente de las teorías anticristianas de** [**Celso**](https://es.wikipedia.org/wiki/Celso)**.**

 **En su *Comentario sobre el Evangelio de Juan* (libro II, capítulo II), Orígenes afirma que el** [**Logos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Logos) **(El** [**Verbo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Verbo) **de Dios) es *theos* (dios) sin el artículo definido ("el"), en cambio el Padre es *ho theos* (el Dios) con artículo. ​ En la Teología de Orígenes el Hijo de Dios es subordinado al Padre, tendencia presente en otros autores del período; esta tendencia subordinante puede ser considerada, sin embargo, ortodoxa.**

 **Ya que nosotros que decimos que el mundo visible está bajo el gobierno del que creó todas las cosas, declare así que el Hijo no es más fuerte que el Padre, sino inferior a Él. Y esta creencia que basamos en el refrán de Jesús mismo, «el Padre que me envió es mayor que yo». Y ninguno de nosotros es tan insano para afirmar que el Hijo del hombre es el Señor sobre Dios.**

 **Entre sus pensamientos podemos recordar algunos**

***Contra Celso*, libro VIII, 15**

***[...] Y aunque podamos llamarlo "segundo" Dios (deuteros Theos), permítanos hacerles saber que por el término "segundo Dios" no queremos decir nada más que una virtud capaz de la inclusión de todas otras virtudes, y una razón capaz de contener toda la razón en absoluto que existe en todas las cosas* [...]**

***Contra Celso*, libro V, 39 y sobre Dios**

 ***Dios «ni siquiera participa del ser»: porque más bien es participado que participa, siendo participado por los que poseen el Espíritu de Dios. Asimismo, nuestro Salvador no participa de la justicia, sino que siendo la Justicia, los que son justos participan de él. Lo que se refiere al ser requiere un largo discurso y no fácilmente comprensible, particularmente lo que se refiere al Ser en su pleno sentido, que es inmóvil e incorpóreo.***

 ***Habría que investigar si Dios «está más allá del ser en dignidad y en poder» (Plat. Rep. 509b) haciendo participar en el ser a aquellos que lo participan según su Logos, y al mismo Logos, o bien si él mismo es ser, aunque se dice invisible por naturaleza en las palabras que se refieren al Salvador: «El cual es imagen del Dios invisible» (Col 1, 15), donde la palabra «invisible» significa «incorpóreo».***

 ***Habría que investigar también si el unigénito y primogénito de toda criatura ha de ser llamado ser de los seres, idea de las ideas y principio, mientras que su Padre y Dios está más allá de todo* esto.**

***Contra Celso*, libro VI, 64 Sobre su visión del** [**Espíritu Santo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%ADritu_Santo)**:**

 ***Si es verdad que mediante el Verbo «fueron hechas todas las cosas» (cf. Jn 1, 3), ¿hay que decir que el Espíritu Santo también vino a ser mediante el Verbo? Supongo que si uno se apoya en el texto «mediante él fueron hechas todas las cosas» y afirma que el Espíritu es una realidad derivada, se verá forzado a admitir que el Espíritu Santo vino a ser a través del Verbo, siendo el Verbo anterior al Espíritu. Por el contrario, si uno se niega a admitir que el Espíritu Santo haya venido a ser a través de Cristo, se sigue que habrá de decir que el Espíritu es inengendrado...***

 ***En cuanto a nosotros, estamos persuadidos de que hay realmente tres personas (hypostasis), Padre, Hijo y Espíritu Santo; y creemos que sólo el Padre es inengendrado; y proponemos como proposición más verdadera y piadosa que todas las cosas vinieron a existir a través del Verbo, y que de todas ellas el Espíritu Santo es la de dignidad máxima, siendo la primera de todas las cosas que han recibido existencia de Dios a través de Jesucristo.***

 ***Y tal vez es ésta la razón por la que el Espíritu Santo no recibe la apelación de Hijo de Dios: sólo el Hijo unigénito es hijo por naturaleza y origen, mientras que el Espíritu seguramente depende de él, recibiendo de su persona no sólo el ser sino la sabiduría, la racionalidad, la justicia y todas las otras propiedades que hemos de suponer que posee al participar en las funciones del Hijo [...]***

***Comentario sobre el Evangelio de Juan*, libro II, 10**

 ***Ya hablamos acerca de Pablo, indaguemos ahora por qué aquél que escribe en otra parte se llama siervo. Aún no habéis recibido al Espíritu en temor de la servidumbre, sino que lo recibisteis para elegir ser hijos, por lo que clamamos diciendo "padre, padre". Por otra parte, Dios envió al espíritu de su hijo a nuestros corazones (de nosotros que somos sus hijos) diciendo "padre, padre".***

 ***Así pues, ya no es siervo, sino hijo. Por lo tanto, ¿en qué modo (cuando hable a aquéllos a quienes predicaba), puesto que no es siervo sino hijo, dirá él mismo ser siervo? O, si pensamos esto según esa humildad que el Señor enseña hablando, decidme por qué soy benigno y humilde de corazón. No hemos de errar y, ciertamente, no es por esto que la verdad es vertida en Pablo. En efecto, él mismo lo dice: "pues cuando sea libre de todos, me haré siervo de todos*".**

****

**Dibujo simulado de la Biblioteca de Alejandría**