**Orígenes 185-254**

**(De Wikipedia)**



 **Es la figura más representativa de los tiempos antiguos, hasta la llegada de S. Agustín, por su erudición portentosa, por su fe ardiente, por su influencia indiscutible en todos los escritores posteriores. Sus escritos, sus ideas y su criterios teológicos fueron persistentemente citados y en ocasiones discutidos por todos los escritores posteriores en los ámbitos cristianos**

**1. Vida**

**Nació en Alejandría el 185. De apellido Adamantius, fue educado como cristiano por su padre Leónidas. Se dice que tuvo que ser refrenado y forzado por su ma­dre y familia, para que no se presentara al martirio, cuando en el 202 asesinaron a su padre durante una persecución.
   Quedó al frente de la familia, madre y seis hermanos, y hubo de trabajar como "maestro gramático" una vez que se confiscaron los bienes de Leónidas.**

**Según la tradición, fue discípulo de Clemente de Alejandría y aceptó el reclamo de su Obispo de actuar como catequista: animador de perseguidos y instructor de catecúmenos y, probablemente, enseñar en la escuela que ya funcionaba.**

**En la escuela se dedicó a enseñar "cosas humanas y divinas" y la transformó en un "didaskaleion" o centro de enseñanza, llegando a ser célebre en todo oriente y estando abierta a paganos y cristianos, a mujeres distinguidas y a jóvenes que venían de otras ciudades atraídos por su fama y erudición. Allí, sin ser presbítero, enseñó durante 28 años.**

**2. Su obra magnífica**

**En Alejandría escribió sus principales tratados dogmáticos y emprendió sus numerosas obras críticas de los varios centenares que se le atribuyen, aunque muchas se hayan perdido.   Entre las primeras sobresale un tratado de juventud: "De los principios"; en él  hace alarde una admirable capacidad de organización y síntesis. Da cuenta de los grandes principios cristianos: Dios, Providencia, libertad humana, las almas, la salvación, la naturaleza del Verbo divino y su encarnación en Cristo Jesús.**

**Pronto centró su atención en los tex­tos bíblicos del Antiguo Testamento y preparó una obra con el texto sagrado comparado y distribuido en seis columnas (hebreo, hebreo transliterado al griego, versiones de Aquila, Símaco, Teodosio y Luciano). Recibió el nombre de las "Hexaplas" (seis columnas).**

**De esta obra monumental, que lastimosamente sólo ha llegado en fragmen­tos a la posteridad, es de donde más citaciones a Orígenes se hicieron en todos los tiempos. Se sabe que Constantino mandó hacer 50 copias de ella.**

**Además multiplicó Orígenes diversos "Comentarios bíblicos", en los cuales predomina el método alegórico y las explicaciones metafóricas y parabólicas.**

**Realizó diversos viajes a Palestina, a Roma y tal vez al Asia, a la Capadocia. Pero la tranquilidad y el prestigio que revestía su tarea en Alejandría se vio interrumpida de improviso.**

**En 231, sin que estén claras las causas, hubo enfrentamiento con el Obispo Demetrio. Orígenes había sido autorizado a predicar en la Iglesia de Cesarea siendo laico, lo que mereció una protesta de su Obispo de origen cuando lo supo. Tal vez fue ello lo que le llevó a ser ordenado sacerdote, lo cual hizo también sin el consentimiento de su Obispo. Fue expulsado prácticamente de Alejandría y hubo de instalarse en Cesarea de Palestina.**

**Allí, bajo la protección del Obispo local, admirador suyo, pasó los últimos 20 años de su vida. Siguió enseñando, predicando y atrayendo oyentes. De ese tiempo han quedados diversas "Homilías". Se conocen 574, de las que nos han llegado íntegras en griego sólo 20 y otras 388 en traducciones y fragmentos.**

**Son vigorosos sus "Diálogos", algunos contra determinados herejes que surgieron en la región. Se conserva el "Diálogo  con Heráclides", que tal vez sea el mejor estructurado y conocido. La mejor de las apologías lleva por título "Contra Celso", que es una larga y razonada obra ideológica contra este influyente filósofo platónico de Alejan­dría, el crítico más documentado contra el cristianismo.**

**De todas las obras de Orígenes, algunas han sido paradigmáticas en su pen­samiento, como en la "Exhortación al martirio", o el "Tratado de la oración".   Pero la mayor parte se pierde en la enorme lista de temas, citas, problemas, controversias y tratados, que de su portentosa pluma fueron manando.**

**3. Influencia**

**Ningún escritor antiguo, cristiano o pagano, llegó a hablar de tantos temas, tan claramente y tan fecundamente y hacer tantos planteamientos diversos.**

**Esta fecundísima vida no podía por menos que coronarse con lo que tantas veces había predicado y deseado.**

**Hacia el 249 se inició la persecución del Emperador Decio. Entre los diversos personajes ilustres apresados y torturado en Palestina estuvo Orígenes. Parece que recorrió diversas cárceles, desde Cesarea hasta Tiro. Sufrió vejaciones y en ocasiones atroces flagelaciones que fueron minando su resistencia. Muy debilitado por las heridas, murió hacia el 254, probablemente en Tiro.**

**La influencia de Orígenes fue inmensa, como exégeta, como apologista y como teólogo, Pero también lo fue como cate­quista y formador de cristianos influyentes.  Además, Orígenes fue el iniciador del método alegórico o tipológico para la interpretación de las Escrituras, el cual con diversas formas y estilos irá renovándose periódicamente en la Historia de la Iglesia hasta nuestros días.**

**Filósofo de orientación platónica, trató de combinar la filosofía griega y la reli­gión cristiana y abrió el camino para todos los escritores de Oriente y para algunos de Occidente, como S. Agustín.**

**Desarrolló la idea de Cristo como el Logos o Palabra encarnada, que está con el Padre desde la eternidad, pero también dio una visión de Cristo como Verbo encarnado, sin poder dejar claro en ese momento lo que luego elaboraría la teología de Nicea y de Constantinopla: la realidad de la persona de Jesús. Enseño también, como no podía ser de otra forma, la preexistencia de las almas y su iluminación directa por Dios, idea que luego repetiría el genio de S. Agustín.**

**A pesar de sus limitaciones, ninguna figura antigua pesó tanto en los Padres y en los escritores hasta la llegada de S. Agustín siglo y medio después.**

## Obra conservada https://es.wikipedia.org/wiki/Orígene

 **Gracias a la ayuda de un mecenas en Cesarea, Ambrosio, Orígenes pudo dedicarse a dictar muchos comentarios escriturísticos, tratados de teología y homilías. Sus contribuciones se enmarcan en un contexto en el que la cristiandad, ya entonces una religión separada del judaísmo, vio necesaria la ampliación de su teología, en gran medida buscando reconciliar el cristianismo con el helenismo.** [**Ireneo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Ireneo_de_Lyon) **y** [**Tertuliano**](https://es.wikipedia.org/wiki/Tertuliano) **habían iniciado esta labor, y posteriormente la escuela de Alejandría había retomado el trabajo​**

 **La mayor parte de sus escritos se ha perdido a causa de las violentas polémicas que se desencadenaron en torno a su ortodoxia pocos años después de su muerte. El golpe decisivo lo dio el** [**Concilio de Constantinopla**](https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Constantinopla_II) **de** [**553**](https://es.wikipedia.org/wiki/553)**, que ordenó la destrucción de sus obras. Por eso, las que nos han llegado en su redacción griega original son relativamente pocas, quizás entre 10 y 20 por ciento del total. De muchas se han recuperado solo citas en** [**florilegios**](https://es.wikipedia.org/wiki/Florilegio) **y cadenas exegéticas, en la antología llamada *Filocalía*, atribuida a san** [**Basilio Magno**](https://es.wikipedia.org/wiki/Basilio_Magno) **y** [**Gregorio Nacianceno**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gregorio_Nacianceno)**, en la segunda mitad del siglo IV y en citas de otros autores antiguos. Además, algunas obras suyas, como el tratado *Sobre la oración,* se han encontrado en los papiros de Tura. De la** [***Hexapla***](https://es.wikipedia.org/wiki/Hexapla)**, el tratado** [***Sobre los principios***](https://es.wikipedia.org/wiki/Sobre_los_principios) **y la *Defensa del cristianismo* sobreviven solo fragmentos.**

 **El 11 de junio de 2012 se anunció el descubrimiento del texto original de una colección de 29 homilías inéditas de los salmos de Orígenes en el manuscrito *Monacensis graecus 314* del siglo XI, descubierto por la investigadora italiana Marina Molin Pradel en la Bayerische Staatsbibliothek de Múnich. Las homilías no llevan el nombre del autor, probablemente a causa de la *damnatio memoriae* con que fue castigado Orígenes.**

 **A pesar de la condena y de las polémicas, se conserva un buen número de traducciones latinas realizadas por** [**San Jerónimo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jer%C3%B3nimo_de_Estrid%C3%B3n) **y** [**Rufino**](https://es.wikipedia.org/wiki/Rufino_de_Aquilea)**. Entre ellas destaca el tratado contra el filósofo pagano** [**Celso**](https://es.wikipedia.org/wiki/Celso)**. Además, ambos autores se han inspirado en las obras de Orígenes.**

 **En particular, de los ciclos de homilías predicadas por Orígenes en los años en torno del 240 en la** [**Iglesia de Cesarea de Palestina**](https://es.wikipedia.org/wiki/Arquidi%C3%B3cesis_de_Cesarea_de_Palestina)**, sólo de algunas acerca de Jeremías se conocía el original griego, frente a colecciones sobre *Génesis, Números* y otros libros bíblicos conocidas solo en traducción latina.**

 **Orígenes fue el más grande representante de las cartas cristianas en el mundo antiguo, y su influencia fue inmensa en la reflexión doctrinal y en la espiritualidad en general, en Oriente y Occidente, en la medida en que se ejerció antes de la condena definitiva. Esta fue consecuencia del clima de absoluta intolerancia que se instauró, sobre todo en Oriente, a partir del siglo V. La condena perjudicó durante largos siglos su fama y provocó la desaparición de buena parte de sus obras, sobre todo de los originales griegos.**

 **En Occidente Orígenes fue estimado por algunos humanistas, especialmente Erasmo («aprendo más de una página de Orígenes que de diez de Agustín»), pero su afirmación del libre arbitrio fue desestimada por** [**Calvino**](https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Calvino)**, porque se oponía a su rígido concepto de la predestinación​**

 **En sus libros, aseveró que conocía más de veinte versiones de los** [**Evangelios**](https://es.wikipedia.org/wiki/Evangelio)**, quejándose por el pésimo estado de conservación de esos documentos y por las malas interpretaciones que hacían aquellos encargados de copiarlos. En su libro** [***Sobre los principios***](https://es.wikipedia.org/wiki/Sobre_los_principios)**, refiriéndose a estos, dice:**

 **Hay *cosas que se nos refieren como si fueran históricas y que jamás han sucedido y que eran imposibles como hechos materiales, y otras, aun siendo posibles, tampoco han sucedido. En contra de lo que afirman*** [***teosofistas***](https://es.wikipedia.org/wiki/Teosof%C3%ADa) ***como Geddes MacGregor (1978), Orígenes se opuso a la doctrina de la*** [***reencarnación***](https://es.wikipedia.org/wiki/Reencarnaci%C3%B3n)***. Conocedor del concepto a partir de la filosofía griega, afirmaba que la transmigración «...es ajena a la Iglesia de Dios, no enseñada por los apóstoles y no apoyada por las Escrituras*» (*Comentario al Evangelio de Mt.*, 13. 46–53).**

 **Las teorías que se plantearon posteriormente sobre sus trabajos fueron motivo de controversias, en especial durante la** [**Edad Media**](https://es.wikipedia.org/wiki/Edad_Media)**. Fue un afanoso combatiente de las teorías anticristianas de** [**Celso**](https://es.wikipedia.org/wiki/Celso)**.**

 **En su *Comentario sobre el Evangelio de Juan* (libro II, capítulo II), Orígenes afirma que el** [**Logos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Logos) **(El** [**Verbo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Verbo) **de Dios) es *theos* (dios) sin el artículo definido ("el"), en cambio el Padre es *ho theos* (el Dios) con artículo. ​ En la Teología de Orígenes el Hijo de Dios es subordinado al Padre, tendencia presente en otros autores del período; esta tendencia subordinante puede ser considerada, sin embargo, ortodoxa.**

 **Ya que nosotros que decimos que el mundo visible está bajo el gobierno del que creó todas las cosas, declare así que el Hijo no es más fuerte que el Padre, sino inferior a Él. Y esta creencia que basamos en el refrán de Jesús mismo, «*el Padre que me envió es mayor que yo». Y ninguno de nosotros es tan insano para afirmar que el Hijo del hombre es el Señor sobre Dios*. *Contra Celso*, libro VIII, 15**

****

**Escritos de Orígenes**

** *Contra Celso*. Introducción, versión y notas por D. Ruiz Bueno (BAC 271) Madrid 1967.**

** *Exhortación al martirio. Sobre la oración*. Introducción, traducción y notas de T. Martin, Salamanca 1991.**

** *Comentario al Cantar de los cantares*. Introducción y notas de M. Simonetti. Trad. de A. Velasco Delgado (BPa 1) Madrid 1994.**

** *Homilías sobre el Éxodo*. Introducción y notas de M.I. Danieli. Trad. de Á. Castaño Félix (BPa 17) Madrid 1992.**

** *Tratado sobre la oración*. Traducción, presentación y notas de F. Mendoza, Madrid 1994.**

** *Homilías sobre el Génesis*. Introducción, traducción y notas de J.R. Díaz Sánchez‑Cid (BPa 48) Madrid 1999.**

** *Homilías sobre el Cantar de los cantares*. Introducción, traducción y notas de S. Fernández (BPa 51) Madrid 2000.**

** *Homilías sobre Jeremías*. Introducción, traducción y notas de J.R. Díaz Sánchez‑Cid (BPa 72) Madrid 2007.**

** *Homilías sobre los Números*. Introducción, traducción y notas de J. Fernández Lago (BPa 87) Madrid 2011.**

** *Homilías sobre Isaías*. Introducción, traducción y notas de S. Fernández (BPa 89) Madrid 2012.**

** *Homilías sobre el Evangelio de Lucas*, preparado por A. López Kindler (BPa 97) Madrid 2014.**

** *Sobre los principios*. Introducción, texto crítico, traducción y notas de S. Fernández (Fuentes Patrísticas 27), Madrid 2015**

**PENSAMIENTOS DE ORIGENES**

 ***[...] Y aunque podamos llamarlo "segundo" Dios (deuteros Theos), permítanos hacerles saber que por el término "segundo Dios" no queremos decir nada más que una virtud capaz de la inclusión de todas otras virtudes, y una razón capaz de contener toda la razón en absoluto que existe en todas las cosas* [...] *Contra Celso*, libro V, 39**

 **En esta cita se puede resumir lo que él afirma sobre el ser de Dios:**

 **Dios «*ni siquiera participa del ser»: porque más bien es participado que participa, siendo participado por los que poseen el Espíritu de Dios. Asimismo, nuestro Salvador no participa de la justicia, sino que siendo la Justicia, los que son justos participan de él.***

 ***Lo que se refiere al ser requiere un largo discurso y no fácilmente comprensible, particularmente lo que se refiere al Ser en su pleno sentido, que es inmóvil e incorpóreo. Habría que investigar si Dios «está más allá del ser en dignidad y en poder» (Plat. Rep. 509b) haciendo participar en el ser a aquellos que lo participan según su Logos, y al mismo Logos, o bien si él mismo es ser, aunque se dice invisible por naturaleza en las palabras que se refieren al Salvador: «El cual es imagen del Dios invisible» (Col 1, 15), donde la palabra «invisible» significa «incorpóreo».***

 ***Habría que investigar también si el unigénito y primogénito de toda criatura ha de ser llamado ser de los seres, idea de las ideas y principio,******mientras que su Padre y Dios está más allá de todo esto*. *Contra Celso*, libro VI, 64**

 ***Si es verdad que mediante el Verbo «fueron hechas todas las cosas» (cf. Jn 1, 3), ¿hay que decir que el Espíritu Santo también vino a ser mediante el Verbo? Supongo que si uno se apoya en el texto «mediante él fueron hechas todas las cosas» y afirma que el Espíritu es una realidad derivada, se verá forzado a admitir que el Espíritu Santo vino a ser a través del Verbo, siendo el Verbo anterior al Espíritu.***

 ***Por el contrario, si uno se niega a admitir que el Espíritu Santo haya venido a ser a través de Cristo, se sigue que habrá de decir que el Espíritu es inengendrado...***

 ***En cuanto a nosotros, estamos persuadidos de que hay realmente tres personas (hypóstasis), Padre, Hijo y Espíritu Santo; y creemos que sólo el Padre es inengendrado; y proponemos como proposición más verdadera y piadosa que todas las cosas vinieron a existir a través del Verbo, y que de todas ellas el Espíritu Santo es la de dignidad máxima, siendo la primera de todas las realidades que han recibido existencia de Dios a través de Jesucristo.***

 ***Y tal vez es ésta la razón por la que el Espíritu Santo no recibe la apelación de Hijo de Dios: sólo el Hijo unigénito es hijo por naturaleza y origen, mientras que el Espíritu seguramente depende de él, recibiendo de su persona no sólo el ser sino la sabiduría, la racionalidad, la justicia y todas las otras propiedades que hemos de suponer que posee al participar en las funciones del Hijo* [...] (*Comentario sobre el Evangelio de Juan*, libro II, 10)**

