# Al Ghazalí 1058 - 1111

# https://es.wikipedia.org/wiki/Al-Ghazali

#

 **Abū Ḥāmid Muḥammad ibn Muḥammad at-Tūsī al-Ghazālī, en** [**árabe**](https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_%C3%A1rabe) **أَبُو حَامِد الغَزَالِيّ, latinizado como Algazel ([Ghazaleh](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Ghazaleh&action=edit&redlink=1" \o "Ghazaleh (aún no redactado)),** [**Irán**](https://es.wikipedia.org/wiki/Ir%C3%A1n)**,** [**1058**](https://es.wikipedia.org/wiki/1058) **-** [**Tus**](https://es.wikipedia.org/wiki/Tus)**,** [**Irán**](https://es.wikipedia.org/wiki/Ir%C3%A1n)**,** [**19 de diciembre**](https://es.wikipedia.org/wiki/19_de_diciembre) **de** [**1111**](https://es.wikipedia.org/wiki/1111)**),** [**teólogo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa)**,** [**jurista**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jurista)**,** [**filósofo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa) **y místico de origen** [**persa**](https://es.wikipedia.org/wiki/Pueblo_persa)**.**

 **Escribió *El resurgimiento de las ciencias religiosas* (Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn) que es considerada como la obra más importante de la espiritualidad islámica y es la más leída en el mundo musulmán después del Corán**

## Biografía

 **Sunnita nacido en Gazala, de lo cual surge su sobrenombre. Creció en una familia con tradición de inquietud intelectual, y por lo que tanto él como su hermano Ahmad fueron dedicados al estudio desde temprana edad. Se formó en las ciudades aledañas a Gazala (**[**Tus**](https://es.wikipedia.org/wiki/Tus)**,** [**Gorgán**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gorg%C3%A1n) **y** [**Nishapur**](https://es.wikipedia.org/wiki/Nishapur)**) en las tradiciones islámicas:** [***Corán***](https://es.wikipedia.org/wiki/Cor%C3%A1n)**, Tradiciones o hadices, Comentarios, Derecho islámico o** [**sharia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Sharia) **y ciencias auxiliares: gramática y lexicografía.**

 **Tuvo además la oportunidad de estudiar con el teólogo más prestigioso de la época:** [**Al-Yuwaini**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Al-Yuwaini&action=edit&redlink=1)**; pero este murió en 1086 y** [**Nizam al-Mulk**](https://es.wikipedia.org/wiki/Nizam_al-Mulk)**, visir del sultán** [**selyúcida**](https://es.wikipedia.org/wiki/Sely%C3%BAcida)**, conocedor de su ya enorme reputación como erudito, lo tomó bajo su protección y en 1091 lo nombró profesor de la** [**madraza**](https://es.wikipedia.org/wiki/Madraza) **Nizamiya de Bagdad.**

 **Como cabeza intelectual de la comunidad islámica y doctor máximo ortodoxo, se ocupó de enseñar jurisprudencia islámica, refutar herejías y responder cuestiones de todos los segmentos de la comunidad.**

**En 1095 sufrió una honda crisis personal que le hizo renunciar a su posición y abandonar a su familia, convirtiéndose en un asceta errante o** [**derviche**](https://es.wikipedia.org/wiki/Derviche), **que frecuentaba los círculos de sufíes. Emprendió entonces un largo viaje espiritual de dos años; pasó por** [**Damasco**](https://es.wikipedia.org/wiki/Damasco)**,** [**Jerusalén**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jerusal%C3%A9n)**,** [**Hebrón**](https://es.wikipedia.org/wiki/Hebr%C3%B3n)**,** [**Medina**](https://es.wikipedia.org/wiki/Medina) **y** [**La Meca**](https://es.wikipedia.org/wiki/La_Meca)**.**

 **Volvió a Tus donde se dedicó a escribir y a enseñar en la escuela Nizamiya de** [**Nishapur**](https://es.wikipedia.org/wiki/Nishapur)**. Murió en 1111**

## Pensamiento

 **La obra de Algazel dio un duradero impulso en dirección esencialista a la religión islámica, socavando la tradición racionalista que existía anteriormente y mostrando la íntima compenetración entre las prácticas exteriores de la comunidad en general y la ascesis unitiva de los místicos.**

 **En tiempos de Algazel la *falsafa* (filosofía) incluía disciplinas como la física, las matemáticas y la lógica.**

 **Tras Algazel la filosofía declinó en el mundo suní y su crítica de la filosofía aceleró el declive. Casi un siglo después** [**Averroes**](https://es.wikipedia.org/wiki/Averroes) **hizo esfuerzos desesperados para resistir la corriente mediante la refutación del Tahafut de Algazel con sus libros Tahafut al-tahafut (La incoherencia de la incoherencia) y Fasl al-maqal (El tratado decisivo). Sus intentos fueron vanos y la filosofía fue gradualmente absorbida en el sufismo como filosofía mística. En el mundo suní la lógica aristotélica se incorporó en la teología. En todo ello la influencia de Algazel fue significativa.**

 **Afirmó que los argumentos metafísicos de los filósofos no pueden pasar la prueba de la razón y la comprobación de la verdad revelada no puede ser obtenida por la razón.**

 **Muchos orientalistas afirman que una de las razones más importantes del declive de la ciencia en el mundo islámico fue el ataque de Al-Ghazali a los filósofos (científicos, físicos, matemáticos, lógicos) que culminó en su libro Tahafut al-Falasifah (La incoherencia de los filósofos). Afirmó que los filósofos no pueden dar explicaciones racionales para cuestiones metafísicas y por tanto anuló el pensamiento crítico en el mundo islámico.**

 **Su papel espiritual en el** [**Islam**](https://es.wikipedia.org/wiki/Islam) **ha sido comparado con el de** [**San Agustín**](https://es.wikipedia.org/wiki/San_Agust%C3%ADn) **en el cristianismo y de hecho compuso unas *Confesiones* como él, con el título de *El que libra del error* (al-Munqidh min al-ḍalāl). Es considerado uno de más grandes teólogos, filósofos y místicos del Islam. Era musulmán sunní de la escuela** [**shafeí**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Shafe%C3%AD&action=edit&redlink=1) **y tendía al misticismo ascético sufí, en el que dejó una honda impronta que fue luego seguida por sabios del renombre de** [**Sohravardi**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Sohravardi&action=edit&redlink=1) **y** [**Abdul Qader Gilani**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Abdul_Qader_Gilani&action=edit&redlink=1)**.**

 **Algazel sirvió como transmisor de la obra de Aristóteles y comentarista de sus seguidores musulmanes** [**Avicena**](https://es.wikipedia.org/wiki/Avicena) **y** [**Alfarabi**](https://es.wikipedia.org/wiki/Alfarabi)**. Aunque estudió los postulados racionalistas, llegó al convencimiento de la ineficacia de la razón como herramienta de conocimiento o de comunicación con Dios; eso le hizo llegar a postulados** [**místicos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Misticismo) **y a abrazar el** [**sufismo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Sufismo) **durante años.**

 **Algazel fue el teólogo que inspiró a los** [**Almohades**](https://es.wikipedia.org/wiki/Almohades)**, pero no a los** [**Almorávides**](https://es.wikipedia.org/wiki/Almor%C3%A1vides)**, y así, a comienzos del siglo XII, el emir almorávide Alí ben Yúsuf ordenó, aconsejado por ciertos alfaquíes, que se quemaran las obras del teólogo Algazel.**

## Obra

 **La obra de Algacel es muy abundante y ha sido calculada entre 70 y 130 títulos, prácticamente todos sobre filosofía y religión.**

 **Los más importantes son:**

* ***Ihiya al-Ulum al-Din* que escribió en árabe y luego él mismo resumió y tradujo al persa con el título de *Kimiya-ye-Sa'dat* (*La Alquimia de la felicidad*)**
* ***Al-Basit*, sobre la doctrina shafeí**
* ***Las intenciones de los filósofos*.**
* ***Tahafut al-Falasifa* (*La incoherencia de los filósofos* o *La destrucción de los filósofos*) en la que ataca encarnizadamente a los filósofos en general y a Aristóteles, Platón y** [**Avicena**](https://es.wikipedia.org/wiki/Avicena) **en particular. Fue refutada más tarde línea a línea por** [**Averroes**](https://es.wikipedia.org/wiki/Averroes) **en su obra *Tahafut al-Tahafut* (*Destrucción de la Destrucción)*.**[**1**](https://es.wikipedia.org/wiki/Al-Ghazali#cite_note-org-1)
* ***Mustazhari* donde refuta a los esotéricos o** [**batiníes**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Batin%C3%ADes&action=edit&redlink=1)**.**
* ***Ihya' Ulum al-Din or Ihya'u Ulumiddin* , Revivificación de las ciencias religiosas. Cubre la jurisprudencia islámica, la teología y el sufismo. Tiene 4 partes: Actos de oración (Rub' al-'ibadat), Normas de la vida diaria (Rub' al-'adatat), Los caminos a la perdición (Rub' al-muhlikat) y los Caminos a la salvación (Rub' al-munjiyat). Fue el libro islámico más recitado tras el Corán.**
* ***Mi‘yar al-‘ilm*, La medida del conocimiento.**
* ***Mihakk al-nazar fi’l-mantiq*, La piedra de toque de la prueba en lógica.**
* ***al-Iqtisad fi’l-‘tiqad*, El camino medio en teología.**
* ***Mizan al-‘amal*, El balance de acción.**
* ***al-Qistas al-mustaqim*, El balance justo.**
* ***Ihya’ ‘ulum al-din* El renacimiento de las ciencias religiosas.**
* ***al-Risala al-Qudsiyya*, La epístola de Jerusalén.**
* ***Mishkat al-anwar*, El nicho de las luces.**
* ***al-Mustafa min ‘ilm al-usul*, La esencia de la teoría legal islámica.**
* ***al-Munqidh min al-dalal*, El que libra el error. Autobiografía donde expone su itinerario espiritual). Dice que desde pequeño tenía el hábito de buscar la verdadera realidad de las cosas. En el proceso llegó a dudar de los sentidos y de la razón como medios de un conocimiento veraz y cayó en un profundo escepticismo. Salió con ayuda de la luz divina y examinó las enseñanzas de los teólogos, filósofos y sufís. Llegó a la conclusión de que sólo a través del sufismo se alcanzaba el conocimiento veraz. Para alcanzar la verdad última hay que renunciar al mundo y entregarse a la práctica mística.**

****