**San Gragorio Nacianceno \* 329 - 389**

****

 **La ajetreada vida de Gregorio Nacianceno sirve de ejemplo y consuelo para los catequistas que tengan excesivo trabajo, que tengan que vivir con tensiones en el grupo y en su actividad. Nunca hay que desanimarse cuando se trabaja en las obras de Dios. A la larga todas salen adelante, porque Dios está en medio de nosotros... Los malos catequistas se desaniman y huyen. Los buenos tienen paciencia, luchan y triunfan.**

 **Gregorio Nacianceno ([Nacianzo](https://es.wikipedia.org/wiki/Nacianzo%22%20%5Co%20%22Nacianzo),** [**Capadocia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Capadocia)**,** [**Imperio romano**](https://es.wikipedia.org/wiki/Imperio_romano)**;** [**329**](https://es.wikipedia.org/wiki/329)**-**[**ibíd.**](https://es.wikipedia.org/wiki/Ib%C3%ADdem)**,** [**25 de enero**](https://es.wikipedia.org/wiki/25_de_enero) **de** [**389**](https://es.wikipedia.org/wiki/389)**), también conocido como Gregorio de Nacianzo o Gregorio el Teólogo, fue un** [**arzobispo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Arzobispo)[**cristiano**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cristianismo) **de** [**Constantinopla**](https://es.wikipedia.org/wiki/Constantinopla) **del** [**siglo IV**](https://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_IV)**.​ Está ampliamente considerado como el más completo estilista retórico de la** [**patrística**](https://es.wikipedia.org/wiki/Padres_de_la_Iglesia)**.​ Como orador y** [**filósofo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo) **formado en la tradición clásica, introdujo elementos** [**helenísticos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Helen%C3%ADsticos) **en la** [**iglesia primitiva**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cristianismo_primitivo)**, estableciendo el paradigma de los** [**teólogos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Te%C3%B3logo) **y** [**eclesiásticos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cl%C3%A9rigo)[**bizantinos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Imperio_bizantino)**.**

 **​**

 **Gregorio influyó significativamente en la forma de la** [**teología**](https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa)[**trinitaria**](https://es.wikipedia.org/wiki/Trinidad_%28cristianismo%29) **tanto en los padres** [**griegos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_griego) **como** [**latinos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn)**, y es recordado como el «teólogo trinitario». Gran parte de su obra teológica sigue influyendo en los tratados modernos, especialmente en relación con las tres personas de la Trinidad. Junto con** [**Basilio el Grande**](https://es.wikipedia.org/wiki/Basilio_el_Grande) **y** [**Gregorio de Nisa**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gregorio_de_Nisa)**, es conocido como uno de los** [**Padres Capadocios**](https://es.wikipedia.org/wiki/Padres_Capadocios)**.**

 **Gregorio es un** [**santo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Santo) **tanto para la** [**iglesia católica**](https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica) **como para la** [**ortodoxa**](https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_ortodoxa)**. La** [**iglesia católica**](https://es.wikipedia.org/wiki/Catolicismo) **lo incluye entre los** [**Doctores de la Iglesia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Doctores_de_la_Iglesia)**; entre los** [**ortodoxos orientales**](https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_ortodoxa) **y las** [**iglesias orientales católicas**](https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesias_orientales_cat%C3%B3licas) **es reverenciado como uno de los** [**Tres Santos Jerarcas**](https://es.wikipedia.org/wiki/Tres_Santos_Jerarcas) **junto con** [**Basilio el Grande**](https://es.wikipedia.org/wiki/Basilio_el_Grande) **y** [**Juan Crisóstomo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Cris%C3%B3stomo)**. También figura en el** [**Calendario de Santos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Calendario_de_Santos_Luterano)

## Biografía

 **Gregorio nació en Arianzo, cerca de** [**Nacianzo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Nacianzo)**, en el suroeste de** [**Capadocia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Capadocia)**. ​ Sus padres,** [**Gregorio**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gregorio_de_Nacianzo_el_Viejo) **y** [**Nonna**](https://es.wikipedia.org/wiki/Nonna_de_Nacianzo)**, eran terratenientes adinerados.​ En el año** [**345**](https://es.wikipedia.org/wiki/325)**, Gregorio se convirtió al cristianismo gracias a su esposa Nonna. Luego fue consagrado obispo de Nacianzo, ​ El joven Gregorio y su hermano,** [**Cesario**](https://es.wikipedia.org/wiki/Ces%C3%A1reo_de_Nacianzo)**, estudiaron primero en casa con su tío, san** [**Anfilocio**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Anfilocio&action=edit&redlink=1)**. Gregorio marchó a estudiar** [**filosofía**](https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa) **y** [**retórica**](https://es.wikipedia.org/wiki/Ret%C3%B3rica) **avanzada a** [**Cesarea, a Mazaca**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cesarea_Mazaca)**, a** [**Alejandría**](https://es.wikipedia.org/wiki/Alejandr%C3%ADa) **y a** [**Atenas**](https://es.wikipedia.org/wiki/Atenas)**. Estando en Atenas, trabó una fuerte amistad con su compañero de estudios** [**Basilio de Cesarea**](https://es.wikipedia.org/wiki/Basilio_de_Cesarea) **y también conoció a Juliano, que posteriormente se convertiría en el** [**emperador**](https://es.wikipedia.org/wiki/Emperador_romano) **conocido como** [**Juliano Apóstata**](https://es.wikipedia.org/wiki/Juliano_el_Ap%C3%B3stata)**. ​ En Atenas, Gregorio estudió con los famosos retóricos** [**Himerio**](https://es.wikipedia.org/wiki/Himerio) **y** [**Proaresio**](https://es.wikipedia.org/wiki/Proaresio)**​.​ Al acabar su educación, enseñó retórica en Atenas durante un breve período.**

 **En el año** [**357**](https://es.wikipedia.org/wiki/357) **regresa a Nacianzo, bautizándose en el** [**360**](https://es.wikipedia.org/wiki/360)**, ​ y en** [**361**](https://es.wikipedia.org/wiki/361) **fue ordenado** [**presbítero**](https://es.wikipedia.org/wiki/Presb%C3%ADtero) **por su padre, quien quería que le ayudase en la atención de la comunidad cristiana local.​ El joven Gregorio, que había considerado la posibilidad del** [**monacato**](https://es.wikipedia.org/wiki/Monacato)**, se resistió fuertemente por la decisión de su padre de forzarle a elegir entre el** [**sacerdocio**](https://es.wikipedia.org/wiki/Sacerdocio) **o abandonar la familia y llevar una existencia solitaria, lo que consideró un «acto de tiranía».**

 **​ Después de dejar su casa, tras unos pocos días, se encontró con su amigo Basilio en** [**Annesoi**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Annesoi&action=edit&redlink=1)**, donde los dos vivieron como** [**ascetas**](https://es.wikipedia.org/wiki/Asceta)**. ​ Sin embargo, Basilio le apremió para que volviera a ayudar a su padre, lo que hizo durante el año siguiente. Al llegar a Nacianzo, Gregorio se encontró con que la comunidad cristiana local estaba dividida por diferencias teológicas y a su padre que era acusado de herejía por los monjes locales. ​ Gregorio ayudó a sanar las divisiones a través de una combinación de diplomacia personal y oratoria. Se ordena sacerdote y permanece durante diez años en el lugar.**

 **​**

 **Para entonces, el emperador Juliano se había declarado públicamente opuesto al cristianismo. ​ En respuesta al rechazo del emperador a la fe cristiana, Gregorio compuso sus** [***Invectivas contra Juliano***](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Invectivas_contra_Juliano&action=edit&redlink=1) **entre 362 y 363. En ellas, desdeñando la moral y el intelecto del emperador, afirma que la cristiandad superará a los gobernantes imperfectos como Juliano a través del amor y la paciencia. Este proceso tal como está descrito por Gregorio es la manifestación pública del proceso de deificación (*[theosis](https://es.wikipedia.org/wiki/Theosis%22%20%5Co%20%22Theosis)*), que lleva a una elevación espiritual y unión mística con Dios. ​**

 **Juliano decidió a finales de** [**362**](https://es.wikipedia.org/wiki/362) **perseguir vigorosamente a Gregorio y sus otros críticos cristianos; sin embargo, el emperador pereció el año siguiente durante una campaña contra los** [**persas**](https://es.wikipedia.org/wiki/Imperio_sas%C3%A1nida)**.​ Con la muerte del emperador, Gregorio y las iglesias orientales ya no estaban bajo la amenaza de persecución, pues el nuevo emperador,** [**Joviano**](https://es.wikipedia.org/wiki/Joviano)**, era un cristiano declarado y defensor de la Iglesia.**

 **Gregorio pasó los siguientes años combatiendo el** [**arrianismo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Arrianismo)**, que amenazaba con dividir la región de Capadocia. En el tenso ambiente que se había creado, Gregorio intercedió por su amigo Basilio ante el obispo** [**Eusebio de Cesarea**](https://es.wikipedia.org/wiki/Eusebio_de_Cesarea)**. ​ Los dos amigos entraron posteriormente en un periodo de íntima cooperación fraternal, al tiempo que participaban en un gran enfrentamiento retórico de la iglesia de** [**Cesarea Marítima**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cesarea_Mar%C3%ADtima) **provocado por la llegada de consumados teólogos y retóricos arrianos.**

 **​ En los posteriores debates públicos, presididos por agentes del emperador** [**Valente**](https://es.wikipedia.org/wiki/Valente)**, Gregorio y Basilio salieron triunfantes. Este éxito confirmó a Gregorio y Basilio que su futuro estaba en la carrera eclesiástica. ​ Basilio, que desde hacía tiempo había mostrado su inclinación hacia el episcopado, fue elegido obispo de la sede de** [**Cesarea de Capadocia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Kayseri) **en 370.**

### y ejercio el episcopado en Sasima y Nacianzo.

 **Gregorio fue consagrado obispo de** [**Sasima**](https://es.wikipedia.org/wiki/Sasima) **en** [**372**](https://es.wikipedia.org/wiki/372) **por Basilio. ​ Se trataba de una sede recién creada por Basilio para fortalecer su posición en su disputa con** [**Antimo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Antimo_de_Tiana)**, obispo de** [**Tiana**](https://es.wikipedia.org/wiki/Tyana)**. ​ Gregorio más tarde se referiría a su ordenación episcopal como impuesta por un padre tenaz y por Basilio. ​ Describiendo su nuevo obispado, Gregorio se lamentó de que no era nada más que *«un agujero espantoso; una mísera parada de postas de la carretera principal... sin agua, vegetación, o la compañía de caballeros... ¡esto era mi iglesia de Sasima*!».**

 **​ Se esforzó poco en administrar su nueva diócesis, quejándose a Basilio de que en lugar de ello prefería seguir una vida contemplativa.​ Nunca llegó a tomar posesión de la sede, y se retiró de nuevo.**

**​**

 **A finales de 372 Gregorio regresó a Nacianzo para ayudar a su padre moribundo con la administración de su diócesis.**

 **​ Esto crispó su relación con Basilio, quien insistía en que Gregorio volviera a su puesto en Sasima. Gregorio replicó que no tenía intención de seguir teniendo el papel de un títere para promover los intereses de Basilio. ​ En lugar de ello, centró su atención en sus nuevos deberes como** [**coadjutor**](https://es.wikipedia.org/wiki/Coadjutor) **de Nacianzo. Fue aquí donde Gregorio predicó la primera de sus grandes oraciones episcopales.**

 **Tras la muerte de su madre y su padre en** [**374**](https://es.wikipedia.org/wiki/374)**, Gregorio siguió administrando la diócesis de Nacianzo pero rechazó ser nombrado obispo. Donó la mayor parte de su herencia a los necesitados y vivió una existencia austera. ​ A finales de** [**375**](https://es.wikipedia.org/wiki/375) **se retiró al monasterio de Santa Tecla en** [**Seleucia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Silifke)**, viviendo allí durante tres años. ​ Casi al final de este periodo su amigo Basilio murió. Aunque la salud de Gregorio no le permitió acudir al funeral, escribió una sentida carta de condolencia al hermano de Basilio,** [**Gregorio de Nisa**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gregorio_de_Nisa) **y compuso doce poemas en memoria de su amigo fallecido.**

### Gregorio en Constantinopla

 **El emperador** [**Valente**](https://es.wikipedia.org/wiki/Valente) **falleció en** [**378**](https://es.wikipedia.org/wiki/378)**. La sucesión de** [**Teodosio I**](https://es.wikipedia.org/wiki/Teodosio_I)**, un firme defensor de la** [**ortodoxia nicena**](https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Nicea_I)**, era una buena noticia para aquellos que deseaban purgar Constantinopla de la dominación** [**arriana**](https://es.wikipedia.org/wiki/Arrianismo) **y** [**apolinarista**](https://es.wikipedia.org/wiki/Apolinarismo)**. ​ El partido niceno en el exilio regresó poco a poco a la ciudad. Desde su lecho de muerte, Basilio les recordó las capacidades de Gregorio y es muy probable que recomendase a su amigo como defensor de la causa trinitaria en Constantinopla.**

 **​**

 **En** [**379**](https://es.wikipedia.org/wiki/379)**, el** [**sínodo de Antioquía**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=S%C3%ADnodo_de_Antioqu%C3%ADa&action=edit&redlink=1) **y su arzobispo,** [**Melecio**](https://es.wikipedia.org/wiki/Melecio_de_Antioqu%C3%ADa)**, pidieron a Gregorio que acudiera a Constantinopla para liderar la campaña teológica para ganar dicha ciudad para la ortodoxia nicena.​ Después de muchas dudas, Gregorio accedió. Su prima Teodosia le ofreció una villa como residencia; Gregorio inmediatamente transformó gran parte de ella en una iglesia, llamándola Anastasia, «un escenario para la resurrección de la fe».​ Desde esta pequeña capilla compuso cinco poderosos discursos sobre la doctrina nicena, explicando la naturaleza de la Trinidad y la unidad de Dios.**

 **​ Rechazando la negación** [**eunomiana**](https://es.wikipedia.org/wiki/Eunomio) **de la divinidad del** [**Espíritu Santo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%ADritu_Santo)**, Gregorio ofreció este argumento:**

 ***"Examina lo que sigue: Cristo es engendrado, él (el Espíritu) lo precede; Cristo es bautizado, él da testimonio [...] Cristo realiza prodigios, él lo acompaña; Cristo sube al cielo, él le sucede. Pues ¿qué no puede hacer el Espíritu entre las cosas grandes y las que hace Dios? ¿Qué nombre no recibe entre los que se dan a Dios fuera de los nombres de ingénito y engendrado? [...] ¡Por otra parte, yo me asusto al considerar la riqueza de los títulos y de todos los nombres ultrajados por quienes atacan al Espíritu!".***

 **​**

 **Las homilías de Gregorio fueron bien recibidas y atrajeron a multitudes crecientes a Anastasia. Temiendo su popularidad, sus oponentes decidieron contraatacar. En la vigilia de** [**Pascua**](https://es.wikipedia.org/wiki/Pascua) **de 379, una muchedumbre arriana entró en la iglesia durante los servicios religiosos, hiriendo a Gregorio y matando a otro obispo.**

 **​ Huyendo de la turba, Gregorio se encontró después traicionado por su antiguo amigo, el filósofo** [**Máximo el Cínico**](https://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%A1ximo_I_de_Constantinopla)**. Máximo, quien estaba en alianza secreta con** [**Pedro**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Pedro_II_de_Alejandr%C3%ADa&action=edit&redlink=1)**, obispo de Alejandría, intentó hacerse con el poder de Gregorio y hacerse consagrar obispo de Constantinopla. ​ Horrorizado, Gregorio decidió dimitir de su puesto, pero la facción fiel a él le indujo a permanecer y expulsar a Máximo.​ Sin embargo, el episodio le dejó avergonzado y le expuso a críticas como un simplón provinciano incapaz de sobrellevar las intrigas de la ciudad imperial.**

 **​**

 **Los asuntos en Constantinopla permanecieron confusos puesto que la posición de Gregorio aún era oficiosa y los sacerdotes arrianos ocupaban muchas iglesias importantes La llegada del emperador Teodosio en** [**380**](https://es.wikipedia.org/wiki/380) **decidió el asunto en favor de Gregorio. El emperador, decidido a eliminar el arrianismo, expulsó al** [**obispo Demófilo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Dem%C3%B3filo_de_Constantinopla)**. Gregorio fue por lo tanto entronizado como obispo de Constantinopla en la Basílica de los Apóstoles, reemplazando a Demófilo. ​**

 **Teodosio quería unificar más todo el imperio en una posición ortodoxa y decidió convocar un concilio eclesiástico que resolviera asuntos de disciplina y fe. ​ Gregorio pensaba de modo similar, deseando unir a la cristiandad. En la primavera de** [**381**](https://es.wikipedia.org/wiki/381) **convocaron el** [**Segundo concilio ecuménico**](https://es.wikipedia.org/wiki/Primer_Concilio_de_Constantinopla) **en Constantinopla, al que acudieron 150 obispos orientales. Después de la muerte del obispo presidente,** [**Melecio de Antioquía**](https://es.wikipedia.org/wiki/Melecio_de_Antioqu%C3%ADa)**, Gregorio fue elegido para liderar el concilio. Esperando reconciliar Occidente y Oriente, ofreció reconocer a** [**Paulino**](https://es.wikipedia.org/wiki/Paulino_de_Antioqu%C3%ADa) **como Patriarca de Antioquía. Los obispos egipcios y macedónicos que apoyaban la consagración de Máximo llegaron tarde al concilio. Una vez allí, rechazaron reconocer la posición de Gregorio como cabeza de la iglesia de Constantinopla, argumentando que su traslado desde la sede de Sasima era canónicamente ilegal.**

**​**

 **Gregorio estaba exhausto físicamente y preocupado porque estaba perdiendo la confianza de los obispos y del emperador. ​ Más que defender su causa y arriesgarse a mayores divisiones, decidió dimitir de su cargo: *«¡Dejadme ser como el profeta Jonás! Fui el responsable de la tormenta, pero me sacrificaré por la salvación de la nave. Cogedme y echadme... No fui feliz cuando me ascendieron al trono, y con alegría descenderé de él»***

**​ Horrorizó al concilio con su dimisión sorprendente y luego pronunció un dramático discurso ante Teodosio pidiéndole que se le liberara de sus cargos. El emperador, conmovido por sus palabras, aplaudió, alabó su trabajo y le garantizó su dimisión. El concilio le pidió que apareciera otra vez más para un ritual de despedida y oraciones festivas. Gregorio usó esta ocasión para lanzar un mensaje final (cf. *Orat*. 42) y luego se marchó.**

 **​**

 **Tras volver a su tierra natal de Capadocia, Gregorio asumió de nuevo su posición como obispo de Nacianzo. Pasó el año siguiente combatiendo a los apolinarios y luchando contra la enfermedad recurrente. También empezó a componer** [***De Vita Sua***](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=De_Vita_Sua&action=edit&redlink=1)**, su poema autobiográfico. ​ A finales de** [**383**](https://es.wikipedia.org/wiki/383) **encontró que estaba demasiado débil para seguir cumpliendo sus deberes episcopales. Gregorio instaló a** [**Eulalio**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Eulalio_de_Nacianzo&action=edit&redlink=1) **como obispo de Nacianzo y luego se retiró a la soledad de Arianzo. Después de disfrutar cinco tranquilos años en el retiro de su finca familiar, murió el** [**25 de enero**](https://es.wikipedia.org/wiki/25_de_enero) **de** [**389**](https://es.wikipedia.org/wiki/389)**.**

 **A lo largo de su vida, Gregorio se enfrentó a elecciones descarnadas. ¿Debía seguir estu diando retórica o filosofía? ¿Sería una vida monástica más apropiada que un ministerio público? ¿Era mejor trazar su propio camino o seguir el curso marcado para él por su padre y por Basilio? Los escritos de Gregorio iluminan los conflictos que le atormentaban y le motivaban a un tiempo. Los biógrafos sugieren que era esta dialéctica lo que lo definía, forjó su carácter e inspiró su búsqueda del sentido y la verdad.**

### Teología y otros trabajos

 **Las contribuciones teológicas más significativas de Gregorio surgen de su defensa de la** [**doctrina nicena**](https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Nicea_I) **de la** [**Trinidad**](https://es.wikipedia.org/wiki/Trinidad_%28cristianismo%29)**. Destaca especialmente por sus contribuciones en el campo de la** [**pneumatología**](https://es.wikipedia.org/wiki/Pneumatolog%C3%ADa)**, esto es, la teología referente a la naturaleza del** [**Espíritu Santo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%ADritu_Santo)**. ​ A este respecto, Gregorio es el primero que usó la idea de *procesión*. ​ para describir la relación entre el Espíritu y las demás personas de la Trinidad: «El Espíritu Santo es verdaderamente Espíritu, viniendo en verdad del Padre pero no de la misma manera que el Hijo, pues no es por generación sino por *procesión*, puesto que debo acuñar una palabra en beneficio de la claridad».​**

 **Aunque Gregorio no desarrolla plenamente el concepto, la idea de procesión permanecería en la mayor parte del pensamiento posterior sobre el Espíritu Santo.**

**​**

 **Enfatizó que** [**Jesús**](https://es.wikipedia.org/wiki/Jes%C3%BAs) **no dejó de ser Dios cuando se hizo hombre, ni perdió ninguno de sus atributos divinos cuando tomó la naturaleza humana. Es más, Gregorio afirmaba que Cristo era perfectamente humano, con un alma perfectamente humana. Igualmente proclamó la eternidad del Espíritu Santo, diciendo que las acciones del Espíritu Santo estaban de alguna forma ocultas en el** [**Antiguo Testamento**](https://es.wikipedia.org/wiki/Antiguo_Testamento)**, pero se hicieron más claras desde la ascensión de Jesús al** [**Cielo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Cielo_%28religi%C3%B3n%29) **y el descenso del Espíritu Santo en la fiesta de** [**Pentecostés**](https://es.wikipedia.org/wiki/Pentecost%C3%A9s)**.**

 **En contraste con la creencia neo-arriana de que el Hijo es *anomoios*, o «distinto» del Padre, y con la afirmación** [**semiarriana**](https://es.wikipedia.org/wiki/Semiarriana) **de que el Hijo es** [***homoiousios***](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Homoiousios&action=edit&redlink=1)**, o «como» el Padre, Gregorio y sus compañeros capadocios sostuvieron la doctrina nicea de** [***homoousia***](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Homoousian&action=edit&redlink=1)**, o** [**consubstancialidad**](https://es.wikipedia.org/wiki/Consubstancialidad) **del Hijo con el Padre. ​ Los Padres capadocios afirmaron que la naturaleza de Dios es incognoscible para el hombre; ayudaron a desarrollar el término** [***hipóstasis***](https://es.wikipedia.org/wiki/Hip%C3%B3stasis)**, o tres personas unidas en un solo Dios; ilustró cómo Jesús es el icono, la imagen, del Padre; y explicó el concepto de** [***theosis***](https://es.wikipedia.org/wiki/Theosis)**, la creencia de que todos los cristianos pueden asimilarse con Dios en «imitación del Hijo encarnado como el modelo divino».**

**​**

 **Algunos de los escritos teológicos de Gregorio sugieren que, como su amigo** [**Gregorio de Nisa**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gregorio_de_Nisa)**, pudo haber apoyado alguna variación de la doctrina de la** [**apocatástasis**](https://es.wikipedia.org/wiki/Apocat%C3%A1stasis)**, la creencia de que Dios pondrá toda la creación en armonía en el Reino de los Cielos. ​ Esto llevó a algunos** [**universalistas cristianos**](https://es.wikipedia.org/wiki/Reconciliaci%C3%B3n_universal) **de finales del** [**siglo XIX**](https://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_XIX)**, en particular J. W. Hanson y Philip Schaff, a describir la teología de Gregorio como universalista. ​ Este punto de vista de Gregorio también lo sostienen algunos teólogos modernos, como John Sachs que dijo que Gregorio tenía «inclinaciones» hacia la apocatástasis, pero de una manera «cauta, no dogmática».**

 **​ Sin embargo, no queda claro ni es universalmente aceptado que Gregorio sostuviera la doctrina de la apocatástasis (salvación al final de los codnenados).**

 **​**

 **Aparte de varios discursos teológicos, Gregorio es también uno de los más importantes hombres de letras del primer cristianismo, un orador muy dotado, quizá uno de los mejores de su época,​ y también un poeta muy prolífico, habiendo escrito varios poemas sobre temas teológicos y morales y algunos con contenido biográfico, sobre él y sus amigos.**

### Influencia

 **Nicóbulo, sobrino-nieto de Gregorio, sirvió como su albacea literario, conservando y editando la mayor parte de sus escritos. Un primo, Eulalio, publicó varias de las más destacadas obras de Gregorio en** [**391**](https://es.wikipedia.org/wiki/391)**. ​ Para el año** [**400**](https://es.wikipedia.org/wiki/400) **Rufinio comenzó a traducir sus oraciones al** [**latín**](https://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn)**. Conforme las obras de Gregorio circularon por todo el imperio influyeron en el pensamiento teológico. Sus discursos eran citados como autoridad por el** [**Concilio de Éfeso**](https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_%C3%89feso) **en** [**431**](https://es.wikipedia.org/wiki/431)**, y para el año** [**451**](https://es.wikipedia.org/wiki/451) **era llamado *Teólogo* por el** [**Concilio de Calcedonia**](https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_de_Calcedonia)**​ —un título que comparte con** [**Juan el Apóstol**](https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_el_Ap%C3%B3stol)[**7**](https://es.wikipedia.org/wiki/Gregorio_Nacianceno#cite_note-FOOTNOTEHunter-Blair1910-7)**​ y** [**Simeón el Nuevo Teólogo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Sime%C3%B3n_el_Nuevo_Te%C3%B3logo)**—.**

 **Sin embargo, *Teólogo* en este contexto implica un significado más cristológico que lo que hoy en día se esperaría. Es muy citado por los teólogos de la Iglesia Ortodoxa y se le tiene alta estima como defensor de la fe cristiana. Sus contribuciones a la** [**teología trinitaria**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Teolog%C3%ADa_trinitaria&action=edit&redlink=1) **son también influyentes y a menudo es citado por las iglesias occidentales. ​**

[**Paul Tillich**](https://es.wikipedia.org/wiki/Paul_Tillich) **atribuye a Gregorio Nacianceno haber «creado las fórmulas definitivas para la doctrina de la Trinidad».**

**​**

### Obras

 **Debido a la tendencia de Gregorio Nacianceno a comentar aspectos de su vida personal dentro de sus obras, éstas son fácilmente fechables y muestran claramente la evolución de su pensamiento.**

 **Sus discursos (*Orationes*: en este artículo abreviado como "*Orat*.") fueron organizados de manera cronológica para su publicación integral por** [**Tillemont**](https://es.wikipedia.org/wiki/Louis-S%C3%A9bastien_Le_Nain_de_Tillemont) **y** [**Maurini**](https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Maurini&action=edit&redlink=1)**: abarcan la vida del Nacianceno desde 362 al 383. En total eran 44 (con uno finalmente rechazado por espurio). La edición del Migne los publicó en los volúmenes 35 y 36. La edición crítica ya con solo los 43 discursos comprobados como auténticos está publicada por** [***Sources Chrétiennes***](https://es.wikipedia.org/wiki/Sources_Chr%C3%A9tiennes)**.**

 **​ Se han notado retoques hechos por el autor que implican que Gregorio pensó en la publicación de estos discursos. Rufino de Aquileya fue uno de los primeros en traducir algunos de estos discursos al** [**latín**](https://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn)**. En el primero de ellos pide disculpas por huir tras la ordenación sacerdotal. En el segundo habla del sacerdocio con un texto que claramente influyó en la obra posterior de** [**Juan Crisóstomo**](https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Cris%C3%B3stomo)**, los *Seis libros sobre el Sacerdocio*. ​ Los famosos *discursos teológicos* sobre la Trinidad se encuentran con los números 27-31 del Migne: el título fue sugerido por el mismo Gregorio (cf. *Orat*. 28, 1)**

 **Los discursos que dedicó a combatir los ataques de Juliano el apóstata fueron pronunciados hacia el año 370 (cf. *Orat*. 4 y 5).**

 **Sus cartas fueron recogidas por el Migne en el volumen 37 de su *Patrología griega*. Aparecen 249 aunque con algunas espurias. Fechadas desde el año 359, muchas dirigidas a Basilio. Tres cartas teológicas sobre el apolinarismo han sido publicadas por *Sources Chrétiennes* en el vol. 208 de su colección.**

 **Su obra poética se divide en *Carmina dogmatica* (38 poemas), *carmina moralia* (40 poemas), sobre sí mismo (99 poemas), sobre sus amigos (8 poemas), epitafios (129 poemas) y *epigrammata* (94 poemas). Todos en el volumen 37 del Migne. Un poema sobre la *Pasión de Cristo* es considerado apócrifo (cf. *SC* vol. 149.), pero ha dado lugar a controversias debido a que autores como Francesco Trisoglio o André Tuilier sostienen en cambio que sí es obra del Nacianceno.**

 **​**

 **Junto con Basilio hizo una recolección de textos de Orígenes llamada la** [***Filocalia***](https://es.wikipedia.org/wiki/Filocalia)**. Además del tema de la apocatástasis ya tratado anteriormente, otro punto de contacto del Nacianceno con Orígenes es su valoración positiva del uso de la cultura clásica en el cristianismo. La comparación usada por este último al mencionar que así como los judíos se llevaron los tesoros de los egipcios en su huida, así los cristianos pueden tomar de la cultura greco-latina lo necesario para la propagación del evangelio, es usada también por Gregorio Nacianceno en esta obra.**

**​**

* ***Fuga y autobiografía*. Trad.: García Jalón, Santiago y Viscanti, Luigi. Editorial Ciudad Nueva (1996).**
* ***Los cinco discursos teológicos*. trad.: Díaz Sánchez-Cid, José Ramón. Editorial Ciudad Nueva (1995).**
* ***Discursos teològics: Cartes i poemes*. Trad.: Camps Gaset, Monserrat. Edicions Proa, S.A. (1990).**
* ***La Pasión de Cristo*. Trad.: Trisoglio, Francesco. Editorial Ciudad Nueva (1988).**
* ***Homilías sobre la natividad*. Trad.: Moreschini, Claudio. Edit. Ciudad Nueva (1986).**